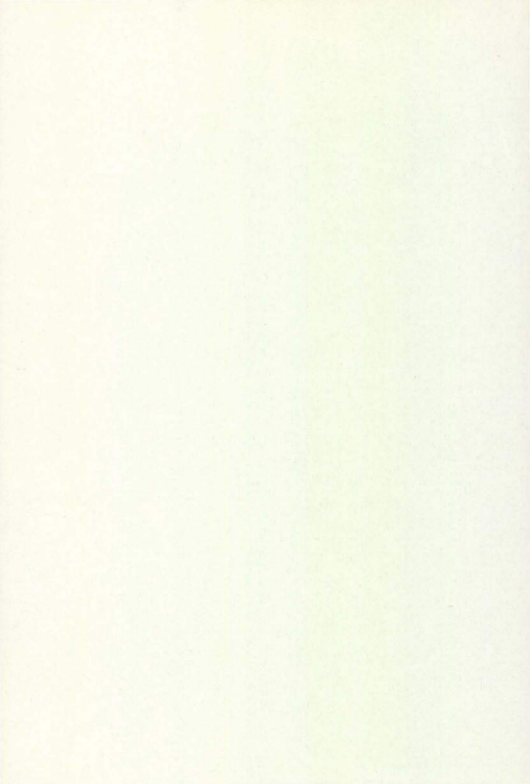
### 教化研究

平成2年3月

第 1 号

浄土宗総合研究所



#### 教化研究

平成2年3月

第 1 号

浄土宗総合研究所



あ 中核は広義の「教化」にあることは当然である。従って、新組織における布教研究部の責務は至重で 浄土宗総合研究所の布教研究部門に拡大組織化され った。いうまでもなく、本宗は日本仏教界において り、その研究成果報告は一宗が剖目して待望するところである。 第六号まで発刊された「布教研究所報」 (平成元年三月)が、平成 「教化宗団」としてその雄を誇ってい 「教化研究」 の名で第一号が発刊されることにな 元年四 月一日付を以って発足 るが、 その

宗教化の実を挙げられんことを望んで熄まない ずるまでもない。 教育も芸術もすべて教化につらなるものであり、 概に「教化」といっても、その意味するところは広範多岐で、 幸いに、 布教研究部が新鋭の陣容を以って、この大目的に向って二十一 むしろそれぞれの究極の目標が教化にあることは ある意味では教学も布教も法式も 世紀 の浄 土

-1-

学であらねばならない。少なくとも「研究部」の名を冠する限り、こうした基礎的研究姿勢と人材育 成を堅持すべきは当然であると同時に、 布教は只に外に向っての宗義の宣揚のみでなく、その基盤は捲くまでも内に向っての研鑽修 並列 の二研究部と相互連繫して切磋琢磨せられんことを切望

三月三十一日

第一号発刊を祝して、

一言所感を述べた次第である。

净土宗総合研究所長 竹 中 信 常



## まえがき……… þ 信

目

次

| 一在家仏青が今かかえる問題点―布教者としての立場から―阿 | 自坊に於ける教化の試み   | 青少年と宗教教育・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 群発地震の中に知る「生苦」 | 現代と布教―浄土宗東京教区青年会国際救援活動について― | 「五重相伝会」を開筵して長 | 布教への試み―和歌の効用について | 研究部員成果報告 | 五重相伝について      | 集中研究会指導講義 | まえがき       |
|------------------------------|---------------|---------------------------------------------|---------------|-----------------------------|---------------|------------------|----------|---------------|-----------|------------|
| 部                            | 間             | 田                                           | П             | 屋                           | 尾             | 割                |          | 堂             |           | 中          |
| 信                            | 宜             | 芳                                           | 隆             | 正                           | 隆             | 顕                |          | 俊             |           | 信          |
| 之<br>::<br>61                | 隆<br>::<br>54 | 隆····<br>49                                 | 誠<br>::<br>45 | 道<br>…<br>40                | 道<br>::<br>36 | 昌<br>::<br>32    |          | 章<br>···<br>5 |           | 常<br>::::1 |

| 研究所布教研究部名簿 | あとがき板 垣        | 現代人に極楽をどう説くか(Ⅱ) | 教学布教大会意見発表 | 宗教とニューメディア 谷 | 生命倫理問題と仏教 | 個に根ざした布教を求めて 谷 | 高齢化社会における布教考察 中 |  |
|------------|----------------|-----------------|------------|--------------|-----------|----------------|-----------------|--|
|            |                |                 |            |              | 木         |                |                 |  |
| :          | 隆              | :               |            | 浩            | 雅         | 教              | 信               |  |
| 124        | 寛<br>::<br>123 | 83              |            | 志·····77     | 清·····73  | 雄<br>…<br>68   | 道<br>…<br>64    |  |

集中研究会指導講義

# 五重相伝について

大本山・善導寺

藤

堂

俊

かない前から衣を着せられまして、この紐を赤い紐にしてもらってお檀家へお参りしたら、「かわい を説く君」とうたっております。夫の鉄幹と結婚する前に歌った歌だろうと思われますが、私たちは ければならないと私は思います。与謝野晶子が、「やわ肌の熱き血潮に触れもみで(さびしからずや道) かと思っています。 か迷うて迷うて、まだ迷うているんですけれども、とにかく五重に関係したお話をさせていただこう を説くということは寂しいことであり、苦しいことではなかろうかと受け取っていきたいと思い これを異性のやわ肌と受け取らずに、如来様の熱き血潮に、阿彌陀様の熱き血潮に触れもしないで道 Ŧi. 重に限らず、 ぶ前から五重について話をするようにとお話がございましたが、五重のどんな話をしていいの 生まれは京都でございます。満一歳のときに和歌山県の田辺市へまいりました。 一般布教にいたしましても、やはり「自信教人信」ということが一番中心にならな 小学校に行

も通らんかもわからん。落第するかもしれん」と言われて、初めて六年生になってから早引きせずに た。小学校六年のときに受け持ちの先生が父に、「こんなことをしておったら、 おりました。それらがほとんど毎日のように早引きをして学校から戻って、 の手伝いです。そのころ、小僧さんが二人と、私のすぐ一つ違いの弟と、小僧さんみたいなのが そして、小学校へ行き出してからは、毎日のように早引きして帰ってきました。そして、寺の法事 お寺の法事を手伝 中学校の試 験を受けて 四人

学校にやってもらいました。

それでもお勤 と野球をやっているときに、 お勤めを始め 夕方のお たから、 勤めは小僧が交代でやる習わしでございました。本堂の前の広場で近所のわ めを始めると、 西方極楽の阿彌陀様がご光明をお照らしになっているのだ、 夕日で本堂の西の障子が真っ赤に染まってまいります。 途中で「お勤めを始めなさい」と言われ るのが一番辛うござい と素直 これ んぱ に西方極楽 は 私 が、 < 小僧 今

そして中学校へ入ったわけですけれども、その小学校時代は、朝のお勤めは父がやっておりました

それ 一時 のお十夜法要をはじめとして、 が中学校 へ入ってニキビの数が増えるに従って、 あらゆるお説教に見える方も、 西方極楽が信 西方極楽のお説教でござい じられんようになってい った。

を信じておりました

球儀を見たのが悪 かっつ たのかな。 日本から出発して西に行って、 どこにもお浄土がなかった。 簡単

なものです。 これでもう西方極楽が信じられないようになりました。

—7—

別時 うお 学校四年の十二月から翌一月の年末年始の冬休みに京都に行きまして、叔父の藤堂祐範の寺に置 て予備校へ通ってい そして、坊さんほどつまらん商売はないと、坊さんはやめようと決心したのが中学三年ころからだ 寺で、 に行けと言って誘われました。 ます。 京都光明 京都 の平安予備校に受験準備に通っていました。その正月の一日か 中学校四年のときに、 たら、 会青年部というのが発会されました。それで、叔父と叔母とが予備校を休 今日の私はなかったと思います。叔父の寺に厄介になってい 私は、「受験準備に来ているのだから」と言ってその 当時の京都にあった第三高等学校を受けようというので、中 ら、 叔父の お別 るのだから、 信 時 んでお

のそれ ば からの長い一生を方向づけたわけでございます。 日 か りのお別時でした。一 <u></u> 日 前へ前へと進んでいって、 番後ろで木魚をたたい 最後には第一線に座って木魚のバイを二、 てい たのが、 五日 間 のうちにだんだん

叔父や叔母の言うことを聞かなければなるまいと思って予備校を休んでそのお別時に就いたのが、私

記憶がございます。 と祖父とで三代目で、仏飯をいただいて育ちながら、お坊さんをやめようと思ったのは大間違 よし!私はこのお念仏によって、世のため人のためお役に立つお坊さんになろう」と決心したの 中学校 の四 そしてそのときに、「お坊さんというものは大した使命が与えられておる。私は父 年生の終わりごろでした。 いであ

ません。 私の中学校では、夏は全員が海で泳ぐんです。 を受け ましたが見事すべって落ちまして、 野球の選手とかテニスの選手とか剣道の選手 あと、 中学校 五年 生 に行きました。 忘 n

三本折

った <

海岸に出て海で泳ぐわけですね。 とか、そういう人はそれをやりますが、それ以外はみんな学校は海岸の前に建っていますから、 ある日、昼から講堂で講演会があることになっていました。

の講師 昼 に寺へ帰ってごはんを食べて中学校に戻ってまいりますと、 らしい一団が二、三人校門を入るのを見ました。そのころ、門を入って左側に天皇・皇后 門のところで、どうも今日の講 演会

下の御真影の奉安殿というのがありまして、その当時はみんな最敬礼するか、男の生徒は挙手の礼を して入ったわけです。ところが、この講師らしい一団は、 っていきました。 珍しい日本人がおるなと思っていたら、 やはり案の定、その中の一人がその日 見ただけで頭も下げないで学校の玄関へ入 の講

師でござい

ました。

あとからわかったんですが、今の大本教の人でした。そして、敬神崇祖

(神を敬い祖先を崇ぶ)と

9 -

ろのほうにおったのですが、講堂の壇の上に飛び上がりました。中学校の先生方はみんな私が坊さん いう講演をしたわけですが、その中で仏教やキリスト教のことをこき下ろしました。入信して半年た ということを知っていますから、 つかたたないかの燃え盛っておる血気盛りです。その講演が終わるなり、中学五年生ですから一番後 坊さんの悪口を言ったか ら何かしゃべるに決まってい ると思って、

藤堂、 さあ、どうぞ」と言ったんです。 生徒監督の柔道五段の緒方という先生が、「藤堂、簡単にやれ」と言ったので、「はい」と言った。 何するんだ」と言うので、「今の講演に感想を述べさせてもらう」と言ったら、 賛成演説だと思ったんですね。 講師 の先生が

そのときに、忘れもしません、開口一番、土井晩翆の詩に、「祇園精舎の軒朽ちて、葷酒の香のみ高く

ないと言って、

セント・ソフィアの塔荒れて、

福音俗に媚ぶるとも」という詩がありますが、

その仏教はそう

院のあ から、 0 廟 今の佛大の前身の佛教専門学校に入りましたが、 お参りして、 御廟 の板 の間に、 木魚を持っていって蚊に刺されながら、 忘れもしません、 叔母と夏の 夏は念仏

朝

知恩

- 10 -

れたわけです。そういうことも今思い出すと、やはり信仰に入った熱というものは今思ってもよかっ が、その意気や誠に壮たるものがあるから、それに免じて許してやる」と言って、処罰されるのを免

たと思います。

学に行き、卒業して一年とちょっとで召集が来て戦争に行ってしまった。その間に父が亡くなったも 冬は毛布をかぶって、 のですから、 つでございましたか、佛教大学の講演部から頼まれて、恵谷学長と春日井博士と私と三人が講演いた 戦争が終わるなり、 朝の四時ごろから木魚をたたいて念仏したものでございます。そして、大正大 和歌山県の田辺の寺の住職をしたわけでございます。それから、

て、そして、 生まれてズルズルと寺の住職になってくれるな。 「法燈を継ぐ者」という題で、 目がさめて坊さんになってほしい。二度の出家を遂げてほしい」ということを叫んだこ 一時間半講演をしました。そのときに学生諸君に、「どうか、寺に 一度寺の住職に愛想を尽かし、 お寺に愛想を尽かし

おるのでございますけれども。そうやって自分に信仰があるということは、何も恐れるものがない、 とがございます。今思うと、これもまた血気盛りで、言いたいことを言ったものだと自分でも思って

本当に言いたいことが言えるものでございましょう。

分の心の中に信仰のともしびを燃やすということが一番、 外に何物もないと思うのでございます。布教の技とか技術とかいうのは第二、第三の問題で、 のでございます。 布教伝道というものは、そうやって自分のでき得ることを、 布教の要であろうかと、私は信じてい 自分の握っていることをお伝えする以

#### 五重の話

それで、

Ŧi.

Ŧī. の若 ん出ております。 「重の前の心得として六席ほどお話しなさっています。それから、初重は十二席目とされていますが、 い方に統計をとってもらいまして、私が直接当たったのではございませんが、野島宣道 その中でどなたが初重に何席用いておられるかということを、 うちの本山 上人は の教務部

重のお話でございますが、お手元にも差し上げてございますが、五重の本が最近たくさ

-11-

白道 Ξ が、 す to 重 席 ta 11 かず かい H 十八 < 何 か 時 b b か 席 間 読 知 初 のうち 6 重 んでも その to 0 話 10 に半 b 間 あとでちょっと大五重 に か 13 入るとお b 時 初 間とってい な 重 12 0 0 四 0 しゃ でござい 障 四 らっ 機 2 7 に ます。 入っ 0) しゃるわけ 63 在心、 3 こんです てい 在緣、 それ らっ です。 1+ から、 しゃ n 在決定なさっていますね。 ども、 るそれが十二 四 二重 修と三重とで一時間 どうも が三席です。 初 席 重 目。 0 話 十五、 に入 どうもここの です。 六 7 十六、 日間 四重 12 0) H Ŧi. 十七と。 んで 重 河

定慶先 Ti. 川 修 説 次 は 生 そ \_\_\_ 岩井 席 n は 五 か b 重 智 種 0 海 初重 行 説 僧 儀 法 IF. はさわりと四 0 0) 席、 中 は で、 どうも 重 お話 か 障 切 .... 7 应 は n 席 機で三席、 なく 目 四重 かい して、 b が一 かり 席 安心 執筆 ま せ 第五 が され んで、 \_\_\_\_ 重 席。 たものです が 出 五 \_ L 席 7 種 正行 10 都 ね < 間 合二十一 かず 2 がござ 席 n かい 席 助 Ŧi. Va 正二行 ませ 12 重 なってい 0 心 h かい 得 井 JII

十八席です

h

大体

0

振

り分けがそん

なも

のでござ

10

主

三重 Ŧi. n から か ら 席 席 半。 水谷 JU 重 大成上· それ 力的 \_ から、 席 人は、 第 Ŧi. Ŧi. 種 Ŧi. 重 かい IF. 重 行 0) 前 席。 安心、 の心 + Ŧi. 得 五. が三席、 席 念門、 0 ご説 法 几 助 席 に IE. なっ Ħ 行 か ら七 7 が 13 席ずつ。 席目 ます 13 かけ 几 修 t 初 Ξ 種 重 行 0 儀 お て 話 几

寺  $\mathbb{H}$ 定 信 上人 は Ŧi. 重 前 0 il 得 とい うの が DU 席 往 生 0) 四 障 加 機 かい 二席、 安心 かい

席、

起

行

の五

種

都

IF. 林 行 霊 几 が 法台下 H 間 席 で十 は JU  $\dot{\Xi}$ 種 Ŧi. 席 かい E 重の心得が六席 \_ 席 な 0 = 7 種 Vi B 行 0 儀 L から 初重 4 席 10 ます。 \_ 席、 = 重 安心 か 4 席 席、 DU Ŧi. 重 が 種正行起行が五 席とち よっと、 席 四修三 第 Ŧi. 重 種 かい 行儀 席。 から

席、 重 が半席、 二河 白 道の四重 が二席、 第五 重が半席。 都合、 十七席。 五日間でです。

助 E 2 0 行 次 の岩井 席、 几 信道上人は 修 席 Ξ 種 Ŧi. 行 重 儀 0 前の心 一席、 几 得 重 が四 と三重とで重 席 四障 四 席 機 To かい 七 席、 席 安心 第 Ŧi. 重 \_ 席 は 席 起行 Ħ. 都 合二十 種 IF. 行 席

が 伊 藤 宏天先生のは、 三重 と四四 重で一 五重の前の心得が四席、 席 第五 重 が 席 几 H 初重が三席、 間 で十五席となってい 安心起行で一席、 ます。 四修が一席、 種 行 儀

なっ

てい

ます。

失 礼ですが私 0 分は、 五重 0 心 得に当たるも のが一席 初重 が 七席、 二重 0 安心一 席、 起行 0 Ŧi. 種

0) 正 説 行 明 席 から 席 JU 修 都 合 席、 Ξ + Ħ. 種 席 行儀 几 <u>ک</u> H 間 重 で でござい 席、 ます。 それ か 6 四 重 か 席 第五 重が一席。 そして、 剃 度 式

なろうかと思うのでござい こういう振 り分けをご覧い ます。 ただきますと、 大体皆様方も五 重勧 誠なさい まする何 かの 参考の H 安に

前 近年 は、 Ŧi. は 大体五 重というの H 0 Ŧī. は 重ですね。 一週間つとまりました。 です か 6 勧 誡 ですから、 は 儿 H 間 勧誡 でやら に なけ も相当余裕があっ n ば けな たんですけれ 非常 に忙し

62 ですね。 んです。 これ ところ 無理 が非 一を聞 が、 常 昔 私 10 てい にとっ 0 t H ただくんですけれども、 ては Ŧi. 重 痛 0 習慣 手です。 0 # ですか Va か、 5 初 心得てい H 初 0 H 第 らつ 0 第 席 しゃる方はもう初 が 席 12 3 は 最 VA 低 3 な説 + 分 明 H 13 費 か 四 いやされ 6 + 匹 分 席 は 欲し るん

時

間

ず

っつの時

間をい

ただくお寺もございます。

日目に来ない人が多いんです。ですから、私は初日が五重の勝負どころだといつも申しておるのでご た休もうと思った人も来て下さいますね。それを、 五重 の初日が一番勝負だと思うんです。この初日に受者の心をパッとつかんでおけば、 初日にダラダラした話をして終わるというと、一

ざいます。そういうところから、初日の第一席が私は欲しいですね そういうことと関係もいたしますけれども、このごろ最後 の日に、 懺悔道場をなさい

来月の一日から五重で広島にまいります。大体懺悔道場というのは、滋賀県と奈良県の特産物なんで 思 Ŧi. すが。だから、大体宗定法要集にもああいう方法でやるやり方は載っていませんからね。本来はない と思うのですが、この広島も、電話をかけたら「懺悔道場をやってくれ」といわれました。ですから、 こういうことも前もってお尋 って行ってみたら、「懺悔道場をやってくれ」と言われて、予定がくるうことがございます。 重を引き受けなさるときに懺悔道場があるのかないのか確かめておく必要がございますね。 ねになっておく必要があろうかと思い ます。

うすると、 して向こうを回ってやる方法と、二通りあるようでございますが、私はもっぱらあとのほうをやって でついでに申しますと、 式というのが大体一時間ぐらいでスムーズに、 その ほうが厳粛に行くように思うんです。一人一人が御 お一人お一人が御本尊の前に来て頭を剃るやり方と、戒師 しかも厳粛にいけます。それから、 本尊の前に来ますと、道場全部が が壇を降りて巡回 剃

それから、

剃度式をスムー

ズに厳粛にやるために、私は剃度式の説明を一席とってあるんです。そ

ざわつきます。

それで、

結局は勧誠師の私が剃刀をやるわけです。

私が「南無阿弥陀仏・・・」とや

常 前 ったら、受者 :にリズミカルでいいです。そして、受者一同が念仏のほうに心が集中できて、一人一人が御本尊の に行くよりも、 一同からみんなが「南無阿弥陀仏・・・」とやる。それが交互になっていきますと、非 それのほうが私はいいように思います。

誠 二つを懺悔道場の伝と、この二つです。そして、終わったならば、御住職と交代して、ここで広 り方が若干違うんですな。滋賀県のほうは、これが本尊、そしてここに受者が並びます。そして、勧 ついでにこの懺悔道場ことを申しておきたいと思います。 江州と大和、 滋賀県と奈良県とでは、や

よりも私 言わせますと、 く。私が疑問に思うのは、なぜここで二尊遣迎二河白道の話をしなければならないか。大和のお方に 河白道の表示、三つが懺悔細釈。 をやったり、 師がここに座ってやるのが滋賀県です。そのときには二個の口伝があって、一つを暗夜道場の伝 そして、大和の場合勧誡師のこの説明が終わると、後ろの障子などを開けてここから導師がでてい そして、 のほうが 礼拝をするわけです。 「滋賀県よりも私のほうがいいんじゃ」と言います。 項目が三つあります。その一つは、 いいい んじゃ」と言います。皆さん、どうお思いになりましょうか。この日に二河白 大和ではこの三つです。江州はこの二つです。そこが違うんですね。 ところが奈良県は、ここに御住職が座られまして、 無明長夜六道輪廻の表示、 滋賀県の方に言わせると、「大和 二つが二尊遺迎、二 勧誡 師

15

理にかなっていると思うのでございます。またご検討していただいたらいいと思います。そして、

一尊遺迎と懺悔と、どんな関係があるのか。どうも私は、

の伝法でまた二河

も私は、江州のほう

道

のお

話

を勧

誠

の中でしていますね。ここでまたやって、翌日

懺悔と二河白道、

がば

か。これでやってくれと言えばやりますけれども、 懺悔道場、ここで白道を申します。それと、懺悔するということとこれと、どんな関係があ ます。私は江州のほうが理にかなっていると思います。 懺悔とはどうも結びついての説明が私にはできな

いように思い

泣き声を聞くこともありますけれども、 てもらって歩いた、という印象だけは強烈に残っておるようですけれども。たまたま声を上げて泣く 本当に懺悔ができておるかどうかが、 大体の人はただ暗い中を行ったり来たりしたという印象だけ 私はいささか疑問に思うんです。ただ暗いところを手を引い

三、七、二十一日目にはヒヨコが産まれる。それと同じように、 て、五日目に仏子、 れている。有精卵の卵である。これは阿彌陀如来様のお光明、お慈悲 えるんです。 ども、私は、五 が残っているように私は思ってならないものでございます。 私は、初日 五 重 一の目的 の第一席で五重の目的をお話しいたします。ここでいろいろ合掌とかあるようですけれ 無精卵の卵はだめですけれども、 重の目的として、仏の子の誕生という表現をいたします。それは、卵とヒヨコにたと 仏の子というヒヨコに誕生する。これが五重の目的だと私はたとえをもってお話 有精卵の卵であったならば、 私たちはみんな仏性とい 0 羽 根 に抱いて温めていただい 親鶏が抱いて温めますと、 う卵で産ま

お念仏が必要である。したがって、前行四日間はしっかり念仏を唱えてほしいので、ここでお念

その阿彌陀如来様のお慈悲、ご光明の羽根に抱いて温めていただくために

たすのでございます。

仏の大切なことを強調いたします。

を聞 かれてきますということを強調いたすものでございます。 のように聞こえると。 初めてのお方が「ただ一向に念仏すべし」と言われると、何だか浄土宗の教えは浅い浅薄な教え てい Ŧi. ただい 重 の結 たら、 論が結 しかし、 浄土宗 局は一枚起請文の「ただ一向に念仏すべし」を伝えるのが五重だと。しか この五重四日間 の結論、 「ただ一 の勧 向に念仏すべし」ということが「なるほど」とうなず 誠は組織的に浄土宗の教えを説くのだから、 それ

ご覧になったら、 介の首をはねて――と思うだろうけれども、 それをたとえまして、 老いた侍が若い侍のために頭をはねられなければならんということが、「なるほど」 忠臣蔵のお芝居を最後の場面だけをご覧になると、若い侍が老いた吉良上 あの忠臣蔵のお芝居を初めからしまいまで順序を追って

がいくように、「ただ一向に念仏すべし」という浄土宗及び五重の結論、そこだけを聞くと浅は

得

遅れんように来てほしいということを、ここで強調いたすのでございます。それを言い だ一向に念仏しなければならない」ということがわかっていただける。だから、 かな教えのように思うけれども、 五重勧 誠、 組織的にずっとお聞きいただいたら、 休まんように 「なるほど」と、 たい

初日 0 第一席を四十分、最低は三十分でもいいから、欲しいと私は会所にお願いするのでございます。 初重ですけれども、 初重 私は初重で今申しましたように七席とってございます。 それは、ご

往生記』 の中には、 は元祖法然上人の 機は説いてありまけすけれども仏身論がないですね。 『往生記』 によるわけでございますけれども、 かつて初重を『選択集』に

+ から うに書いてある。 が、これが宗務所から出版されまして、それには初重は『往生記』でなくして、『選択集』を用 七世日 騒 たことがほんのちょっとあるんですね。それは福田行誡上人の『行誡伝語』というのがあるのです ぎ出 野 霊 た 瑞上 0 で それでこのこのとが一宗の大問題になったんですね。それで、 人が、 宗務所は やはり血 これを撤回 脈も初重 したんですね。 『選択集』として授けてあるのでござい だから、 使っ たの は П 当時 L ます。 か な の知恩院 あまり一宗 それ の第 は

てい た。そのときに初重に『選択集』を用いたんです。それからのちはまた元に戻って、『往生記』にな を著しまして、 初重 『選択集』 翌明治二十二年の四月に清浄華院の本堂が焼けた、 で伝えたのは、この神谷大周大僧正があとにも先にもこれが一回でございま 焼け 跡 の仮の本堂で結縁五 重をし

こかとい

ますと、

清浄華院

の神谷・

大僧正がこの

『行誡

伝語』

に基づい

7

『結縁

Ŧi.

重 一筌蹄』

う本

す。 この 選 択集』 野 上運 ですと仏身論がございますが、『往生記』 海大僧正が知恩院に入られて元に戻したのでござい に は仏 身論 ます。 がない んですね。

また、

教ですから び n 私 らだ」とよく言 つけ がわ が学生時代に かっていたら、 何 0) を結 が だから私は、 b われましたが、 椎尾弁匡大僧正が、「浄土宗の布教の びつける かってくる。 反対の阿彌陀様がわかってくるわけです。 機を説くと共に、 0 か。 宗教とい 私はこの初重で仏身論を説くんです。それは、初重 如 来と衆生 うことは お育て下さる阿彌陀様という方はどういう方であるかと 14 と凡夫、 レリジョ do るわない [sn] ン。 彌 陀様 V のは、仏身論 リジ 阿彌陀様 と私 3 とを結び ンとい がわかってくれば、 がしっかり う 0 0 け 主は機 は 7 12 1) でしょう。 して 1 ガ 反対 な 0) V が宗 11 0 か

これ

は

か

ta

7

初重で説くんです。 ます。 だから、ほかの皆様方に比較しまして、 私は初重が七席もとってあ

るわけでござい

人生は、 ばならないものであるか。人はいずこより来たり、 に生かされておるものである。こういうことだと思うんです。 いらっしゃる法身の元からこの人生に生まれさせていただいた。また、 くと仏身論 そのお話をいたしますのに、私は人生観をまじえながらお話をするんです。それは、我々は、 一体どこから来たのか。何をするために生まれてきたのか。これからまたどこに行かなけれ 観 が出てくるんですね。どこから我々はこの人生に来たのか。 のお話をいたすのでございます。そうしますというと、 いずこに行くべきか。人生の目的は何であ 仏身論が出てくる。 法身如来のみ力と、 それは大宇宙を身と心として 私 0 み恵の中 話 から行

らば、 徳を譲り受けて、 養学校に入学をさせていらっしゃる。だから、 のため、 いて、また仏 言うのである。これは ら出て仏へ帰るのである。その帰ることを往生と言う。そして、親の後継ぎができたところを成 だから、法身が我々の心の親様でございます。そうして、「かわいい子には旅をさせろ」と、人生修 み親 修養の学校が人生である。 0) 膝 の元へ帰るのである。 元 親とおなじ身の上、最後は成仏という身の上にならせていただく。 極楽浄 『起信論』の流転門と還滅門に当たりますね。仏の元から人生に産んでい 土に帰って、 その仏の元へ帰るためには、 何のための人生か。仏にならんがため。念仏申さんが 親の全財産 人生は修養の学校である。この学校を無事卒業 知恵、 慈悲、 報身阿彌陀如来様のお慈悲、 み力(ちから)、 ありとあらゆ すなわち、 ため、 お光明 ただ 仏か るお たなな

界に働きなさる、その働きの上から阿彌陀様を名づけたら報身と言うのだと。こういう説明を私はい 方です。しかし、 と呼ばれます。うちへ帰ると、孫は「じいちゃん」と言います。そのように、私は体は一つですけれ に入ったら、法主という名前が与えられます。公民館とか大企業の新入社員の講演に行くと、「先生」 あなたの持っていらっしゃる御働きの上から、 とかいう仏様 では若いころはやりましたけれども、このごろは応身の話は省略しています。 たすのでございます。そして、初重の四障四機を最後にとります。 本当を言うと、もう一つ応身を説いて、三身即一という話をしなければならないのですが、そこま 持っておる働きの上からつけられる名前がい が別々にましますのではない。ただ唯一の阿彌陀様、 あなたが自然界に働きなさる上から言えば、あなたは法身と言う。 あなたにつけられる名前が変わるのである。私は本山 ろいろある。そのように、 独一最尊の阿彌陀様だけれども 阿彌陀様はたった御 ただし、法身とか報身 あなたが心霊世

- 20

間 るわけでございます。それから、四修が一席。三種行儀と三重とで一席でございます。 五念門は省きます。 分を説きます。伝灯分と安心とで一席です。それから、五念門も説かなければいけないのですが、時 の関 「五種正行とやや似通っているから」と言い訳をいたしまして、 その五種正行の最後のところで、助正分別をいたしますから、 五種正行だけを説いて、 正助二行が説かれ

それから二重は、今申し上げましたように、大体三席半ですね。安心のところで、二祖上人の伝灯

す。さらにこれを細かく分類していくと五十五になるから、六重、二十二件、五十五の法数と、 行と五念門と正助二行がございます。作業に四修、三種行儀がある。これで六つですから、これを六 五十五の法数と言いますね。その内容は、安心、起行、作業。安心には三心があり、起行には五種正 れます。これが『念仏授手印』の内容でございます。 重ですね。これを三、五、五、二、四、三を足すと、二十二になりますから、二十二件ということで それから、初重で仏身論と機根を説く。これを結びつけていくのが二重の行です。六重、二十二件、 奥図の伝にこれを結帰一行三昧としておりま

心も南無阿弥陀仏、 す。一行三昧に結帰していく。 えることでございます。お念仏によって阿弥陀様と私とが結びついていくというわけでございます。 のが、この結帰一行三昧です。だから、阿弥陀様と私とを結びつけている行は、 と思ううちにこもり候なり」というのがこれなんです。あるいは元祖様の御法語に、「源空が目には三 すなわち、『一枚起請文』の「三心四修と申すことの候は、皆決定して南無阿弥陀仏にて往生するぞ 五念門も南無阿弥陀仏、四修も南無阿弥陀仏と見ゆるなり」とおっしゃっておる 「南無阿弥陀仏」と唱

そういうところを解と伝えているわけでございます。ですから、ここで私は、聞・思・修の三慧を説 「なるほど」とうなずかれてくる。耳から聞いたのでは本当にわかったと言えない。本を読んで考えた の道を実習してみて、 のでは本当にわかったと言えない。どの道でも、およそ道と名のつくものは、実際 そして三重ですが、これは三重は「解」ですね。実際、念仏を申しておる間に、往生ということが やってみて、「なるほど」とわかってきてこそ本当にわかったと言える。 に失敗

なわち、話を聞いて耳という門をくぐって入ってきたのは、本当にわかったとは言えない。 す。これは禅宗で使っている言葉らしいんですね。門をくぐって入ってきた者は家の宝ではない。す 本を読んで、目という門をくぐって考えてわかったというのも、それも本当にわかったとは 言う、修慧を智慧と言うのである。そこをば私は「門より入る者は家珍にあらず」と説くのでありま くのでございます。聞慧、 本を読んだりして考えてわかったこと。これは実際修業してわかったこと。聞思の二慧を知 思慧、修慧。これを聞思修の三慧と言いますね。これは聞いてわかったこ ある 言えない。

ち、二重の行の念仏を実際に修業しているうちに、往生ということが「なるほど」とうなずかれてく 念仏をしてみて、「なるほど」と心の底から出てきたものが本当にわかった智慧である。 すなわ

るわけでございます。

その次に四重

四重

は、もちろん二河白道を説くわけでございますが、大事なのは、

IE でございますね n の絵図でもっ が 面 わかってきたならば、 の私だ、 その て、 私 阿弥陀様のお守りの中の私だという、そういうことを本当にわかってもらえる。 の真正面にはいつどこで何をするのにも阿弥陀様がおいでだ、その阿弥 往生の救いの証拠が握れてくる。そこを四重では 「証」と伝えていくわけ 陀様 の真

分ぐらいで、田中木叉上人のおじひのうたをうたうんです。 それから最後に第五重でございますが、これも私は一席の四十五分間ぐらいとります。あとの十五

あの二河

白道

なさけにもゆる親ごころ

闇路に泣けるおさな子を

大慈大悲のふところに

無上のさとり得しめんと

ながき年月まちわびし

親子逢うせのはなむしろ

仰ぎまつれ ば 阿弥陀 尊

光さんさん輝

けいて

我が子を念うおやの慈悲 とけてとろけて南無阿弥

陀 14

声はほとけかわが声

光明の乳ふくませて

子を喚ぶ大非 南無阿弥陀仏とわ 0 お が声に h 声 が

> 迎えい だいて育てあげ

大非の催し甲斐ありて あけ暮れわが子を案じつ、

通う心 端正 這いあがる子を懐き上ぐる 無比 の一すじに のみすが たは

おじひに縋る子の念

幼き我を育てんと 称うる衆生の声となり

あらわれ給う御名号

論として、 ほうが先に涙を流しますな。恥ずかしそうにハンカチを出して、涙を拭いています。 あのうたをうたいますというと、三分の二ぐらいはみんな涙を流しますね。女の方よりも男 あのうたは総しめくくりにもってこい のありがたい、 いいうたですな。 だか 非常に最 6 第 Ŧi. 後 の人の 重は 0 結

席と書いてありますけれども、

正味四十五分から五十分ぐらいで、あとの十分、

十五分かけて、

おこうか」と言って、 りでこのうたをうたったら、みんな涙を流すんだ」と言ったら、「あっ、そうか。それだったら置 か」とおっしゃるから、「これを見ただけではわからんので、実際、五重の最後の四日目の総しめくく ていただきましたが、最後にあれをのせておったら、布教師会の吉田上人が、「これをオミットしよう のうたをうたうようにいたしております。私の『五重勧誡』という本を、増上寺の布教師会から出し オミットせずに残してくれたのでございます。

っております。 て、どうか善導寺から出して下さって結構だと。来年の春の五重には間に合うように印刷したいと思 本山から二版を出す予定でございます。増上寺の布教師会の吉田上人に、きのうご了解いただきまし ついでに申しておきますが、あの 私は一文の得にはならんですが、PRさせていただきます。 『五重勧誡』の本は全部売り切れてなくなりました。近く、この

出 も心次第だと。 心というのは 原典をお読みになっていない証拠です。ただ決定というこの言葉に引きずられたんでしょうね。本は て念仏せよ」と説いてある。何でこんな間違いを起こされるのか。これは曇鸞大師の しておられませんけれども、もう亡くなった有名な全国歩かれた布教師の方も、「在決定は安心決定し せんが、このい その第五重 けれども、 ですが、どうも私は腑に落ちんことがあるんです。 だから、 心につい わゆる在心、 人間は正しい心で生活していきなさいと、 てだと。 有名な布教師 在縁、在決定ですね。今挙げたこのお方の中にもございますし、 子供 の頭を「か の方は、 在心、 b Va 在縁、 Va ね となでるのも、 在決定 お名前はご無礼ですから申 こんな話です。 ――これは 拳骨でコツンとたたくの 直 接聞 いたんです。在 『往生論註』の し上げま 本は出

です。 ですから、どうか一つ勧誡をなさる場合には、大きな口ではよう言いませんけれども、 かわしいことだと思うんです。こういうとり方をしたのが、この本の中にだれかいらっしゃいます。 それで、組内の御和尚さん方が間違ったとり方をしているということを、誰も知らない。 五重の 在 そして、 おさらい会を作って毎月一度は寺に集まって、励まし合って精進しなさいと、こういうとり方 その人は、 在決定を安心決定して念仏相続しなさいと。これを聞いて驚いたですね。 原典に一度当 まことに嘆

H 念想を間に交えることなく念仏する。これが私は、第五重の大切なところだと思うんです。それが翌 たっていただきたいと思います。つくづく私は、三義校量を見ましてそう思います。 人の記主禅師の『往生論註記』でいきますと、これのほうがはっきりしているんですね。『往生論註記 の伝法の凝思十念の伝に結びついていくんです。『論註』で言ったらこれですね。無他想、他想無 そして、どなた様も皆、『論註』で言ったら「無他想」、これが割と説かれていないですね。 いてあります。 「無他想間雑」と書いてあるこれのほうがはっきりしています。阿彌陀様を思う。 記主様は、「無他想間雑」と書いてあります。「仏を思う以外の他の念想を間 三祖上 他

それについて第十八願は、ご存じのように

えることなく念仏する」。これが凝思十念の念ですからね。それを割と皆さんは

お説

きになってい

それは私はどもも不思議に思うんですね。これを説かなければ私はいかんと思うんですね。

ですね。

設我得仏 十方衆生 至心信楽 欲生我国 乃至十念 若不生者 不取正覚

これが十八願ですね

「もし我仏を得たらんに十方衆生、至心に信楽して我が国に生まれんと欲して、乃至十念せんに若し生 ぜずんば正覚を取らじ」

たか、山口高等学校、 ですね。十方衆生イコール、この私と受け取らなければいけない。それは戦前の明治時代、大正でし 法蔵菩薩が、私が仏になった暁には「十方衆生」を、これを十方衆生分の一が私だと思ったら落第 旧制山高の校長で、確か鈴木と言ったと思いますが、のちに女子学習院の院長

たら落第で、 を教育してきた教育のしがいがあった」と、大変お喜びになったそうでございます。そう答えた学生 ッとたたいて、「そのとおり!」と言ったそうです。「これでおれが三年間、心血を注いでおまえたち 民とは、明治天皇がこの私に呼びかけ給うお言葉です」と。そうするとその校長が、テーブルをパン かけ給うお言葉です」と答えた。そうすると、校長先生がご機嫌が悪い。その中でたった一人、「汝臣 ったが、「それをどういう意味か」と。そうすると、卒業生が異口同音に「明治天皇が日本国 になった方。この方が山高のある年の卒業生をつかまえて、教育勅語の中に「汝臣民」というの のちに海 「私一人」と受け取らねばならんように、 軍中将になったというんですからね。 十方衆生分の一が私でなくして、十方衆生イコ このように、「汝臣民」を日本人全部と受け取っ 民に呼び

26

て極楽に生まれぬ者がおったら、わしは仏にならんぞ」と誓われて、その誓いが成就したんですから、 そして、至心信楽欲生我国は、ご存じのようにこれは安心です。乃至十念が起行。「安心起行具足し

と受け取らねばいかんわけでございます。

学者 解釈したらこれは大間違いですよ。まことに御無礼なことですけれども、うっかりすると、 安心起行具足した者は、一人残らず極楽に生まれることはできる。これはそれをこの十念は、 の中にも、 「十遍唱えたら」と書かれた方もいらっしゃいます。 お名前は申しあげません。 浄 十遍と 土宗の

#### 設 政我得仏 十方衆生 至心信楽 欲生我国 乃至十念 若不生者 不取正覚

くなられましたが。

少は下至十声のことです。上は一行を尽くしたものから、下至十声に至るまでが、乃至十念でご は 「従多向少の義がある」ということです。多より少に向う。多というのは上尽一形のことで 最低はあの下品下生の五逆の罪人が臨終に十遍唱えて救われたと。

・ます。

ということは、

ばなりません。 くして念仏した者は」ということです。それを抜かして解釈したならば、それは間違いと言わなけれ 下至十声と言われます。これは「信仰に入って五重を受けた暁から臨終の夕べに至るまでは、 一生尽

五逆の罪

人が

信仰に入っての一生は、

十声

0

間しかなかった。その十

吉

の間、

無他想で念仏を

様 間 ても構わない。 続けたら !のみ思うて、「どうぞこの私をお助け下さい。南無阿弥陀仏。どうぞ阿弥陀様、この私をお助け下さ .に差し挟むことなく念仏するということが、この眼目であろうと私は思います。そうして、 偶然に十声にいたって終ったわけです。 そういう数に問題があるんじゃない。 九声で息が絶えても構わな 信仰に入った暁から、 無他想間雑 61 + 一声で息 他 の思 阿弥 かい 絶え を

これを

だから、 でいくんですから、夏だけしか知らない。春や秋は知らないわけです。それは春夏秋冬を知っておる らない、春や秋を知らないということです。それはそうです。ひぐらしは夏に生まれてきて夏に死 蛄(ケイコ)春秋を知らず」と説いています。蟪蛄というと蟬のひぐらし。ひぐらしは夏だけしか知 やない。 人間さまということです。 阿弥陀様をそれを知ってござったから、乃至十念を誓われた。これを『往生論註』の中では、「蟪 くどいようですが、 阿弥陀様のみ思う。 ただし、この五逆の罪人は、「私は十声唱えたら、 蟬 その、のみ思う心を思い続けていった。そうしたら、十声 九声でも構わない、十一 はそんなことを知らないわけです。春夏秋冬を知っておる人間が、「ひぐ 声でも構わない。そういう数に問 十声目に死ぬ」ということは知らなかっ に息が絶えた。 題 が あ

ぞ」と聞 のみ」と書いてあります。 らず」と『往生論註』では申しています。「その十念目に死ぬということを知っているのは、 ただ、善知識が「おまえのような者でも南無阿弥陀仏を唱えさえすれば、きっと間違いなく救われる それと同じように、五逆の罪人が、私は十声唱えたら、十声目に死ぬということは知らなかった。 阿弥 陀様のみを思って念仏を続けたら、 かされて、 おぼれる者わらでもつかむような切ない気持ちで、「阿弥陀様、 偶然に十声で息が絶えただけだ。 それを「蟪蛄 どうかこの私を」 通神 春 秋 の者

に大日比三師の法州上人の『信法要決講説』というのがあります。それによりますと、通神というの 官往 生論註記』、記主良忠上人の往生論註注釈書の書物も、やはり「通神」と書いていますね。ここ らしは夏だけしか知らない、春や秋を知らない」と言うわけです。

巻に 具足十念と仰 往生したということは、 て秋鳴くとは、 は お 納 釈 められてございます。 迦様のことだと書いてあります。例えば、 信信 せられたのである」。 春秋を知った人間の言うことなり。ちょうどそれと同じことで、 法要決講説』と。 罪人が十念の数を知るということではない。 ですから、くどいようですが、 これはご存じの、 こういうふうに、 ひぐらしという虫が春の秋のと知るではない。 浄土宗選集とい 通神とい ひぐらしは夏だけしか知らない、 うの は うの お 釈 釈尊が十念業成をご存じゆえ、 が 迦 様だと法州上人 あります 五逆の ね 罪 そ 0 は 人が十念で 中 申 春や秋 され 0

乃至十念とい 0 を知らないというのは、 罪人は「わしは十声目に死 う最低 線を誓われた。 春夏秋冬を知っている人間様の言うことであると。それと同じように、五逆 ぬ」ということは知らなかった。 だから、 この 罪 人はただ阿 阿弥陀様はそれをご存じだったか 弥 陀様のみを思う心を思 10 続 け 7 6

ただけでござい

ます。

そうしたら、

十念目に。

その

UI

か

の者

は、

に入っ

た暁

から

終

0) タベ

12

その 信仰

念仏する場合に

t 臨

この

Ŧī.

生尽くして念仏するということが大切でございます。

罪人と同じように、 味であるとおっしゃっています。 こは、昔から「見仏方便の義なり」と言っているわけです。生きた阿弥陀様にお目に 阿弥 陀 様のみを思う心を思い続けるということが大切でございます。 それはそうです。 阿弥陀様 のみを思い続けてい たならば、 かかか る方 だか だ L 便の

げら 念 の念は阿弥 n ・雑念が入らなくなってきて、 るわ けでござい 陀様のみ思うんですから、 ます。 そうい [30] 弥 う点が、 という意味で数えたら、 陀様 0 みが思 どの 本に Va も出 続け てい 6 n ない 阿弥陀様が思えない。 るならば、 んですね。 見仏 しか ということが 私 指 で十遍数え 凝思

29

得ず。口授心伝。それが浄土宗の極意だと、こういうわけでございます。ですから私は、どうか平生 らば、九遍で終わるやら十一遍で終わるかわからない。それには方便がある。それは筆典に題するを たならば、念仏にならない。かといって、阿弥陀様のみを思って数をとるという心を用いなかったな

にお念仏なさる場合にも、阿弥陀様のみを思って、そのことのみを思う心を思い続けるようにご精進

をしていただきたいということを、五重の席にも申すことでございます。

(笑)。

これで大体私がきょう申し上げようと思ったことは、全部言うてしもうた。もうタネはないんです

- 念

研究部員研究成果報告

## 布教への試み

# 和歌の効用について一

研究部員

(北海道支部)石 割

顕

通夜、忌引、年忌法事、中陰、御忌、 る者という考え方が隈なく行き渉っている所であり、 北海道に於いては、僧侶とは即ち、お説教をす 施餓鬼会、 お十夜、 ものは何であろうか。私たち(四十代)の父母は、

土宗ばかりでなく、各宗の方々も同様のことであって、 甚だしい例としては、道南の海上に在る離島では、つい

等々機会ある所、常に法話をするが、これは只、我が浄

の席において、宗派を問わず順に朝まで法話をしたとい 最近まで弔いができると、各宗の僧侶が随喜して、 通夜

う所さえもあった。

手は別として必ず法話をする者として位置づけられてい る状態である。 したがって、一ケ寺の住職ともなると、話の上手、下

さて、日常布教というと、一番身近にはやはり、 法話

> と言う事に成る。 今現在、 私たち日本人が共通の心情として持っている

争のお話、特に男性にとって軍隊のお話をする時は百年 体験として戦争と言うものを通して、初対面の方にも戦

代になりますと、共通の体験というものが無くなったと あるが、今はその方々も次第に少なくなり、 の昔から知人で有った如く打ち解けることができる様で 私たちの年

令や環境の差を越えて持っている心情でないかと思う。 ている処の独特の文化である、 言える時代である。 此処において、私は、日本人の古来から受け継いで来 和歌に流れる心こそ、年

宗教意識の日本人的発想が確定して来たのは

その

やはり平安朝に入ってからではない 例えば、 極楽往生の思想等は、 源 信の かと思われる。 「往生要集」

間 よって大きな影響を受けた。 自分の生活の一部として、 の中に取り込んで行った事により、 また生活そのものとして、 と共に自然に対する発想も、 西洋的に自然と対

れるほどに、 たがって、 天地 信仰の面においても「八万の神」と言わ 自 然の現象が、 信

立するものではなかった。

天然崇拝的宗教の形成を持ち、 あらゆる物が神として崇 仰の対象となって、

で、 れ められた心情は、 多くの神仏を信ずれば、 宗教人口は、 現実人口を上回る状況を呈している訳 現代におい ても、 多くの御利益がある如 重複信仰として現 く感

じる人々が多数を占めている事はやはり遠く、 葉の時代と遠く無い処に現代日本人の心情が今も脈打っ 記紀、 万

ている事に起因 して いるものと思わ n 3

歌 材として活用 として布教に取り入れる事により、 いについ の根底に共通するものとして、 ても、 すべきものとおもわ 発生と共に日本人の心情を揺 n 私は、 より 効 果的法話 日本独特の るが すもの の素 和

我

元祖大師法然上人も、

勅修御伝をみると、

多くの

段として建築、

も 載せられている。今その二、三を上げて見ると

歌を詠まれておられる事が散見され、

中には、

勅選集に

12

吉 、も南無阿弥陀仏という人の

はちすの上にのぼ

らぬ

はなし

勤めてはやくいでたたば

極楽へ

身の 終には参りつきなん

阿弥陀仏と申すばかりを勤めにて 浄土 0 荘厳みるぞうれしき

ここに、仮説が許されるならば、 多くの歌を持って私たちにお示し下さってい 私は、 すべての社

事象を次の如く立てて見たいと思う。

先ず第一に、すべての中心を、神仏とした時に、

それ

外側に回向発願心が取り巻くという形になる。 至誠心が第一番に上げられよう、次に深心が来て、さも を取り巻く物として観無量寿経の三心を持ってくると、 即ち、 神

仏を中心とした回りを外に向かって、至誠心、

深心、

П

この三心が渾然 向発願心と三重にオブラートで包んだ形となる。 一体となって、神仏を包んだ時にその中 或 は

からあらゆる社会事 絵画 象、 哲学、 即 ち 音楽、 拝 3 文学、 舞踊 讃 はする手 自然科

学、等々の発生が考えられる事である。

いっても古今集の仮名序であろう。たが、その和歌の心を一番よく表現している名文は何とこの文学の中より、和歌というジャンルが独立してき

という、あの紀貫之の名文は私たちの心を揺さぶるに充れりける。世の中にある人、ことわざしげきものなれば、れりける。世の中にある人、ことわざしげきものなれば、なり、(以下略)」

これこそ、古代人と現代人が心の根底において脈々と分である。

先年、私は、昭和五十二年改編版の布教全書のなかようと思う。

の如く分類して見る事が出来ると思うのである。

り、二百九十首程の和歌を抜粋して見たが、その歌を次

一、教理を理解させるための歌

一、法話導入としての歌

四、結語としての歌三、法話を転機させるための歌

歌の引用の仕方によって入れ変わるものであるから、厳以上、四段階に分けてみたのであるが、しかしこれは、

密な区別を設定されるべきものでもない。

一、法話導入として使用される歌は、これからお話を進と、今ここに、円光大師二十五霊場上より分類して見ます

第一番 美生国 誕生寺

めていくために、法話全体の上に内容が及ぶ歌として

等を讃題の後に出しますと、御忌法要の法話によよにくちせぬ、のりのしのあと

二、教理を理解させる歌として、同じく

第四番

摂津国

如来院

われをはなれて、となえこそすれみとくちと、こころのほかのみだなれば

五番等が上げられよう。

その他

七番

九番

十一番 十六番 十八番

第二十一番 大原 勝林院

法話の転機の歌として、

あみだぶに、そぬる心のいろにでば

あきのこずえの、たぐいならまし

移り易い歌であると思います。 その他、 第二十三番、等は季節を利用して次の歌へと

結語の歌として、

第十六番 栗生

つゆのみは、ここかしこにてきえぬとも

れる。

こころはおなじはなのうてなぞ

(こころは ---うまれは

等は最適である様に思われるがいかであろうか。 かくして、法話の中に和歌を用いることは、法話全体

を通じて、

一つには、 経文、御法語等の難解である部分を理解し

やすくできる。

二つには、 法話を心情的に聴聞者の心深く染み込ませ ることができる。

三つには、 法話全体として、講演、演説口 圧迫感より聴聞者を解き放つ事ができる 調の固さや

四つには、 法話を次の段階に進め易い。

五つには、 聴聞した法話の内容を、理解し易くまとめ 確認する事ができる。

> 以上、六項目に要約して、 法話の面からも多いに活用されるべき素材であると思わ が、その根底には、日本独特の文学である和歌は、三十 一文字の中に総ての感情を移入できる文学として、布教 六つには、仏様と僧侶と聴聞者とが一体感を感じ易い。 和歌の持つ効用を述べてきた

北海道第一 教区・西迎寺

## 「五重相伝会」を開筵して

### 研究部員 (東北支部) 長 尾

実施に当ってのことを少しく述べたいと思います。 会」(以下五重と略します)を開筵いたしましたが、 -成元年十月八日より十二日までの五日間「五重相伝 重の場合、通常は一週間程度の期間が必要とされて その

いますが、当寺の場合受者層の殆どが給与生活者のため 長期間の日程を取ることが困難と思われ、 後記の通

りの と非常に少ないように思われます H 程表を見ての通り、 日程表で開催いたしました。 勧誠の時間が七座、(十二時間 が、 五日間の場合はこ

れが限度と思われます。

て開筵したのは二回目ですが、その二回の五重を通して 慣があり、 一山では十年毎に五重、 戦後五回目を数えました。 あるいは授戒会を開筵する習 筆者が伝灯師とし

考慮しました。

その為には行中の世話人の仕事を完全になくすることを が率先して五重に完全参加することをお願いしたのです。

開白の前日までにすべての事務手続きを

終えて、原稿のメ切りまで二日間しかありませんでした 感じたことを申し述べます。しかし、結願 隆 (十二日)を 道

十年に一度ということでもあり、 第一に警戒しました。その為に、 如くにとらえられている感も否定できません。 寺院も珍しくありません。そのために年中行事の一種の 筵が特に頻繁に行なわれ、三~四年毎に開催するとい 当青森地方 (特に津軽地方) では、五重、授戒会の開 お寺の総代、 マンネリ化することを 世話人等 当山でも

うなものになると思いますのでご了承下さい。

ので、研究報告というよりは五重を終えての感想文のよ

より、 の勧 力が集中され、念仏の教えを学ぶんだという気持ちの確 な疲れが随分と減少されたことに気付きました。 礼拝の邪魔になるのではと懸念されましたが、いざ使 聞けなかったという世話人もいたほどです。今回すべて てみると、 の受者に机を使ってもらうことにしました。当初は行道 終了し、 次に、 誠を聞くためには 念仏信仰の力が随分と増大したように思われます。 過去には、 世話· 今回の五重では、 総代・世話人等は受者として参加 テキストの使用、 人に、 Ŧī. 行に完全参加していただけたことに 重 に加入したけれども 机を使用することによって精 堂内を教室風にして、 筆記は持論、 受者の肉体的 勧 いただい 誠 0 すべて 長時 たの 座 間 神

訴える勧誠が望ましいように思われます。
をつけている姿が印象的でした。できるだけ視聴覚に老眼のためよく字の見えない人でも一生懸命テキストにを眼のためよく字の見えない人でも一生懸命テキストにという思いで、とかく一方的な話に終りがちですが、テ

黒な道場の中で、洗手、焼香の作法を、さながら舞台上が五重中の大きなポイントのひとつとされています。暗が、「懺悔道場」に組み込みました。当地方では懺悔道場

上「剃度式」を完全に実施することはできませんでした

次に儀式のことについて少しく述べます。

時

間

の都

いう相談がまとまり、暗黒な道場の中で、伝灯師からずおで受者全員に作法を行った方が良いのではなかろうかと代表者のみの作法となっておりました。しかし、道場内の役者の如く作法するのですが、今までは時間の都合上、

均立

に、

大きな効果

があるように思

われ

ました。

受者は平

して高年令者が多いのですが、若い

頃の学校生活を思

出

ŋ

例の

無いことでありますが、これは非常

五重ではあま

のテキストを使用なされ

ました。

当

地方の

П

お

願い

した

誠師

は土屋光道上人でしたが、

できれば机の使用をなさることをお勧めします。

生懸命先生の話を聞いてくれていました。

13

のです。

年配者はどうせ細かい文字は見えぬだろう

ŋ

要所、

要所には必要なだけ時間を取るようにした方

れる傾向にありますが、五重は我宗での最大の道場であ時間が足りないという一言で、さまざまな作法が省略さんとうに懺悔の気持ちを強くしたように思われました。員にやってもらうことにしたのです。その結果全員がほかみそり〟を頂き、侍者によって洗手、焼香の作法を全かみそり〟を頂き、侍者によって洗手、焼香の作法を全

- 37

次に「要偈道場」についてですが、当地ではが念仏弘通のためになると思います。

『代説』

れ結局、 すが、 たいものです。 口述には慣れていないので、時間は充分に取るようにし るのが望ましいと思われます。 すが、やはり伝法分については伝灯師から直接に口授す といって伝法分を勧誠師に頼っているのが通常でありま 開導 虎の巻を棒読みして終ってしまったという苦い (訓導) 筆者の場合は一 に時間を取られ、 ただし、 時間の時間を当てたので 後半は時間に追わ 勧誠師のように

要偈道場中、白道を渡河する場面についてですが、従経験をしました。

その結果伝法分での経巻相承が身をもって体験できるの、一方にするので十五本も用意すると充分と思われます。という型式をとってみました。経巻は順四人)、充分にスペースをとって(一間に一人位)、釈迦四人と受者を渡河させていたのですが(一間に三、来は次々と受者を渡河させていたのですが(一間に三、来は次々と受者を渡河させていたのですが(一間に三、

るように道場を作ってみました。

ます。伝法分については一時間三十分程が適当と思われ、次に「密室道場」について気のついたことを申し述べ

感激を深くしてくれたようです。

立ちいただいたのでした。まさに仏と衆生とが一 如来さまに一歩近づいていただくことにより具体化 如来さまに一歩近づくことになるのですが、その場面 した。要偈道場から密室道場へと移るに当って、 てきていただき、受者側に近づけて安置する試みをしま す。そのため今回の五重では阿弥陀如来さまに一段降 白サラシを四方にめぐらして、 のです。本堂が広いので本座具の使用は不可能でしたが、 せっかくの道場作りが徒労に終ってしまう恐れもありま 細な説明が必要と思われました。その理解なくしては、 道場との違いを受者に充分に理解してもらうために、 ました。なお、伝法分を始めるに当り、 如来さまにもその中 要偈道場と密室 如とな した を n

もらいました。結果は効果大なるものがありました。です。そこで不尊ながら、如来さまのお顔をスライドフのですが、どうしても小さなお顔ですと分りにくいもののですが、どうしても小さなお顔ですと分りにくいもののですが、どうしても小さなお顔ですと分りにくいものってすが、凝思十念といさて、次に「十念伝」についてですが、凝思十念とい

二日前に結願した五重を通しての感想を申し述べました。「五重相伝会」といいますと、とかく従来通りの儀式、「五重相伝会」といいますと、とかく従来通りの儀式、「五重相伝会」といいますと、とかく従来通りの儀式、が、今後の課題といたします。

青森教区・阿弥陀寺

#### 五重相伝会時間割表

|       | 8日(日) | 9日(月)               | 10 日(火) | 11日(水)                 | 12日(木)                |
|-------|-------|---------------------|---------|------------------------|-----------------------|
| 9:00  | 集合    | 集 合                 | 集合      | 集 合                    | 集 合                   |
|       | 礼拝    | Marie Charles Cont. | 勧 誠     | 勧 誠                    | 正伝法<br>(密室道場)<br>血脈授与 |
|       | 勧 誡   |                     | 大施餓鬼    | 懺悔道場                   |                       |
| 10:00 | 礼拝    | 礼 拝                 | 法要      | JA117.2 W              |                       |
| 2:00  | 星 食   | 昼 食                 | 昼 食     | 昼 食                    | 記念写真                  |
| : 00  | 礼拝    | 礼拝                  | 礼拝      | 正伝法<br>(要偈道場)<br>終了後解散 | 解散                    |
| 4:00  | 勧 誠   | 勧 誡                 | 勧 誠     |                        |                       |
|       | 礼拝    | 礼拝                  | 礼拝      |                        |                       |
|       | 解散    | 解 散                 | 解散      |                        |                       |

### 現代と布教

# 浄土宗東京教区青年会国際救護活動について-

研究部員 (関東支部) 土 屋 正 道

日本の九割以上の人々が中流意識を持ち暮らしている、日本の九割以上の人々が中流意識を持ち暮らしている、の教えを実践し、弘めていけるでしょうか。現代と布教の教えを実践し、弘めていけるでしょうか。現代と布教の教えを実践し、弘めていけるでしょうか。現代と布教の教えを実践し、弘めていけるでしょうか。現代と布教の教えを実践し、弘めていけるでしょうか。現代と布教の教援活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教援活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教援活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教援活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教援活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や難民に対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や対する国の教授活動(1、特に海外の発展途上国や対している。)

東京教区青年会の国際救援は、一九七九年度の『カン際協力を紹介してまいりたいと思います。の救援活動(1)、特に海外の発展途上国や難民に対する国

供たちの命を救おう。『いのちの募金』のタイトルのもと

ジア難民救援募金』

協力に始

り、現在は

"アジアの子

募金を中心とした活動を続けております。

(2)

仏教青年連盟)などの運動に協力する形ではじめられた最初、全日仏青 (全日本仏教青年会)、WFBY (世界

一般募金に直接協力、一九八六年にはユニセフ地域指定活動が、一九八四年には独自にユニセフ(国連児童基金)

ニセフに加えてJVC(日本国際ボランティアセンター)て民間公益団体(3)として自覚を深め、一九八八年にはユ募金を直接担当、青年会内部に「救援委員会」を設置し

浄土宗寺院を母体に、伝統教団への信頼と青年会の行動のプロジェクトにも協力するようになりました。東京の

はなく、生きる姿勢の反省をも強調する教化活動としてた協力が、継続的な協力へ、さらに一方的な救援行為で生命の危機にさらされた人々への緊急救助にはじまっ力を広げる活動が徐々に浸透しております。

的な位置づけがなされるようになりました。 た自 ました。 度は一千六万六千四百十三円の浄財を届けることができ

積極

て、 る。 < 縁起、 さらには一般、 会員が自 他の行と位置づけています。 動 お 基本は 隆 から世界に学 絶対 檀信徒の方々に布施行の実践を通 同 他力の世界を感じていただくこと 悲同 苦の仏教精 自らの言葉で布教 単なる慈善事業では 神に 基づい 美践

す な

を目的としています。 ここでは、 国際救援を浄青活動の柱とした一九八六年

以降について報告し、 ンの子供を救うためにORS 九八六ー一九八七年度はユニセフを通じて、ブータ 今後の展開を述べたいと思います。 (経口補水塩…こどもの下

痢による脱水死を防ぐ薬)、EPI(予防接種)普及事業 参加協力。 一九八六年度には五百三十五万七千七十

九円、 届けることができました。 一九八七年度には八百一 万千四百十七円の浄

財を

九八八年~一九八九年度はユニセフを通じて、 の B H Ū 簡易診 療施設…交通の不便な Ш 中の ブー Ш 小

らにJVCを通じて、

棟分建設

0

部)、

カンボジアのプ

ロジ

エクト、

アキカン募金など (アキカンシール配布)

として活用されるようになってきたと思われます。一九 援助についての関心が高まるにつれ、教化のアプローチ 信徒の協力を得た寺院活動の活発化は

もちろん、

会員

(4)

般

スライドの作成とともに、日本テレビ『宗教の時 八七年三月二十五日よりブータンを視察。 教化用ビデオ 間』で

月二〇日よりカンボジアを視察、おなじく七月に 「いのち募金」の紹介をいたしました。また一九八九年二 の時間』で「カンボジア報告」をすることができました。

救援活動も檀信徒の募金に留まらず、一九八七年十

じく一九八九年四月八日には、はなまつりチャリティ 月二十五日にはブータンを紹介するチャリティージャズ 増上寺)、一般の方にも教化の機会を与えられました。 コンサートを開催(『JAZZ I N ZOJOJI

部)、小学校の井戸一式分などに参加協力。一九八八年 RINEセンター(母子保健所の 3 うぽーと)、そのCD「釈迦」(委嘱初 コンサートを開 このように発展してきた救援活動ですが問題点もあり 売上の一部が寄付され (釈迦降誕会コンサート ます。 演 が七月に発売 Ŧi. 反 田

ます。 "顔の見える活動"にしていかねばなりません。 檀信徒、 教区内寺院への一層の浸透を図るには 身・口

る努力が必要でしょう。 意・三業の布施、 相互の"やさしいことば""やさしいきもち"を伝え ただお金を集め一方的に送るだけでな

か。

子供が書いてくれたもの)、日 くれた写仏(カンボジア視察の時現地で約二百八十名の 上寺を会場にして、カンボジアの孤児、 本の子供が書いてくれた仏 小学生が 書 12 T

そのひとつの試みとして、一九八九年十月七日には増

様のぬりえ、高校生の写仏を『現代のマンダラ』

として

ザー かたからも関心がよせられ、今後とも発展させていきた 同に展示し、また教区内寺院より供出された物品 をおこないました。日頃、 東京浄青になじみのない のバ

と思っています。

とって念仏の教えは説きにくい。 栄を支えてくれているお蔭と、 かわりを知り、 の布施行です。「オレが、オレが」と生きている現代人に かに多くのものを頂いているか、私たちの経済 生かされていることを実感するとき、 その責任を忘れ しかし世界との ない 的繁 た か 8

分の力ではない本願の救済をとく念仏信仰の入口に立

九 えづめに与えられていることを感謝できる時 たといえるでしょう。「施され、施す」、如来の慈光を与 仏の本願力をたのむようになるのではないでしょう 絶対の他

野、 ろげていきたいものです。さらに教区、教区内浄土宗関 なければなりません。少しずつでも一人一人の交流をひ 連校との連携(5)を密にして、より広い年 は自分自身の念仏の助業として、 念仏布教の導入として、浄青の活力源として、 念仏の信仰が広がることを願っております。 活動を発展させて行 ・齢層に救 さらに

事務局 郵便振 替 〒 194 東京八 東京浄青救援事 町 1 田 一九二八八一 市原 町田 務 三一五 東京浄青救援事務 勝楽寺内

行口座 净土宗東京教区青年会救援事務 普通三〇二八九四

銀

富士銀行

浜松町支店

1。救援活動

教化活動の一環として、都内の社会福祉協議会管轄の母子

外の災害等に対する緊急募金、 寮や養護施設に日用品を届ける「成道会歳末助け合い」、 発展途上国や難民などに対す 国内

2 国際救援活動 る国際協力などを行っている。

九七九年 事務局長が全日仏青 (全日本仏教青年会) 救援

一九八〇年 隊 ユニセフ(国連児童基金)・全日本仏青「カン (タイ・カンボジア難民キャンプ)参加

九八一年 ボジアへのボランティア派遣事業」に参加 ユニセフ「アフリカ飢餓救援」募金に協力

九八二年 ユニセフ・ノーテッドプロジェクト(ラオスに

全日仏青「アジアに水を」キャンペーンに協力

井戸を普及する事業

九八三年 ユニセフ・ノーテッドプロジェクト(ビルマ ユニセフ「アフリカ飢餓救援」募金に協力

(現ミャンマー)の夜間中学校建設等の事業 全日仏青「アジアの子供たちに水を健康を教

ユニセフ「アフリカ飢餓救援」募金に協力

育を」キャンペーンに協力

九八五年 九八四年 ユニセフ募金「世界の恵まれない子に愛の手 ユニセフ「アジアに水を」募金に協力

を」(一般募金) に協力

九八六年 ユニセフ・ノーテッドプロジェクト(プータン

ジアの子供たちの命を救おう。『いのちの募金』」 の経口補水療法・予防接種及事業)東京浄青「"ア

実施

九八八年 東京浄青「"アジアの子供たちの命を救おう"

『いのちの募金』」実施

・ブータンの簡易診療施設(ユニセフ・ノー

テッドプロジェクト)

募金に協力 ・ユニセフのカンボジア国内プロジェクト

C=日本国際ボランティアセンタープロジ

・カンボジアの母子保健所建設事業

ĴV

ェクト)に協力

九八八年 バングラデシュ水害緊急募金実施 ユニセフおよびWFBY(世界仏教青年連

盟)、現地仏教寺院を通じてそれぞれ現地に送金

民間公益団体

3

非政府間組織(NGO)、民間の援助、 協力、 難民救済など

国境を超えた次元での活動団体。

4。アキカン募金

アキカン用シールを配布、シールをはってアキカンの貯金

箱を作ってもらい、日々布施行をつんで頂く。

5。教区、教区内浄土宗関連校との連携

一九八七年二月 教化高等講習会「世界の飢えと仏教者の

宗ボランティア会事務局長・有馬実成氏の講演をいただく。

役割」の企画を浄青が担当、国連大学顧問・永井道雄氏、曹洞

示を要請。関連高校にて『チャリティー写仏』を行う。 関連幼稚園に募金箱の設置、救援のパネル展

一九八八年

(東京教区・観智院

### 研究部員 誠

あり、 「汝ら知るべし。人の世は四苦八苦のみ。生苦あり、老苦 病苦あり、 死苦あり、愛別離苦あり、怨憎会苦あ であり、

ŋ あるものも形なきものも、足なきも、一足なるも、二足 所求不得苦あり、 五蘊盛苦あり、失栄楽苦あり。

四足、多足なるものも、一切衆生悉く、これらの苦あら

ざるなし。この苦、汝らすべからく知るべし。」

集諦 滅諦 (四) 道諦 の四諦である。

鹿野苑で「初転法輪」されたのが、日

苦諦

釈尊が、

「苦諦」とは

苦を具体的に説かれたのが、四苦八苦(生、老、病、死)

の中の「生苦」とは、この迷いの世界に生まれる苦しみ

怨憎会苦、

求不得苦、五蘊盛苦)である。

「この迷いの世界は、苦である。」という真理で、その

(東海支部) 山 口 隆

わけである。 生まれることによってその後の苦しみを受ける

は、約一か月間、 平成元年七月四日から突如始まった「伊東沖群発地震」 有感、 無感合わせて、二万五千回、

のどん底に突き落し、心身共に極度の疲労に、正しく「生 大震度「6」、手石海丘噴火と、伊東七万の市民を、 恐怖 最

苦」を与えたのです。

最も有感地震が激しく頻繁だったのは、四日から九日ま での六日間で、実に五百四十三回の間断なき大地の揺れ

であった。此を震度別にみると、 震度6(一回)5(十五回)4

(六十九回) 3

二百百

六回) 2 (三百五十二回

突き上げてくる衝撃で、生きた心地なき日々の連続であ突き上げてくる衝撃で、生きた心地なき日々の連続であとなり、平均五、六分に一回、「ズーン」と直下型特有の

のと同時に堂内の荘厳具が、ほとんど倒れ、天蓋、燈ろ折しも日曜日の事で法要の最中参会者は総立ちになった七月九日午前十一時九分、今次群発最大の強震が発生、

恐怖と、不安の形相で唯、立ちすくみ、おののくばかりうも落下した。大衆は、次にもっと強い揺れが?というのと同時に堂内の荘厳具が、ほとんど倒れ、天蓋、燈ろ

境内に亀裂が走り、墓石は殆ど倒壊、大自然の力を見であった。

四か所に亘って崩れ落ち、観光地「伊東」は、観光客の八日と再度に亘り集中豪雨、亀裂が入った「城山」等は、せつけられたのである。おまけに、七月二十五日、二十

有史以来といわれる「海底噴火により、一時はパニック姿もなく、被災地に急変したのであった。七月十三日、

下は此の七月に二才になったばかりの男の子である。私には二人の内孫があり、上は小学校一年生の女の子、

両親や私に、すがりついて来るのである。目を吊りあげ恐怖のために体を振るわせて、そばにいるに、それまで無心に遊んでいた孫が、「オッケエー。」と、「ズーン」「ズーン」と、間断なく突き上げて来る揺れ

揺れの僅かな間に、阿弥陀さまの前に連れて行き、「おお、よしよし。」と、孫を抱きしめてやり、揺れと、

続いたことであろうか。と、掌を合わさせたのである。こんなことが、なん十回と、掌を合わさせたのである。こんなことが、なん十回「ホレ、ノーノ様が守っていてくださるよ。」

と、話しかけてやると、恐怖でこわばっていた幼な顔はるよ。こわいの、こわいの飛んでいけ。」

「こわくない。こわくない。ノーノ様が、見ていらっしゃ

「生まれてこなければ、こんな怖い目に合わなかったのにある。嫁が、

いつしか、安心したいつもの顔に立ちもどっているので

ねえ。」

怖の夏」

石垣は崩れ、

壁には亀裂が入り、

「観光の夏」は「恐

に一変したのである。

臓の縮む思いであった。瓦屋根の家の瓦は、ほとんど落状態にまで及び、ちょっとした物音にも、「ドキッ」と心

「何を言うのか!この子は、生れがたい人間の世界に、やと、何気なく申したのである。私は思わず、

そ、今、尊い体験を幼ない体で感じているのだ。」 っと生まれて来たのだ。人間として生まれて来たからこ

と、怒鳴ってしまったのである

「多生曠却をへても、生まれ難き人界に生まれ……」たが

故に、今、幼なくして恐怖を肌で感じた事は確かな事実 を体験せねばならない孫のみならず、人間として此の世 である。僅か二才にして「四苦、八苦」の一つ「生苦」 に生を享けた以上、人は皆、願う、願わざるを問わず、

として生まれて来た我が身の不幸をなげき、 ならば、「人間の宿命」とあきらめ、大自然を恨み、 愚痴り、 人 短

背負っていかねばならぬ「宿命」であろう。

「私は今に生きる姿を花に見る。

花の生命は短かくてなど嘆かず

い人生を、ただよい終わってよいものであろうか。

今に生きる花の姿を讃美する。

ああ、咲くもよし、散るもよし。

花は嘆かず、今に生きる。」

四苦八苦の世に生まれ、 死ぬも、 生きるも仏まかせ」人間としての責任を少しで 人間に生まれた喜びを嚙みしめ、

> 阿弥陀さまに、そして周囲の人々に手を合わせ、静かに、 生命終わる時、「ありがとうございました。」と、

も果し、

この世を去って行きたいものである。

家族や、周囲の人々の相互扶助あってこそ、「生きてい 如来の大慈悲、元祖法然上人の御心を「心の支え」とし、 さびしいものである。「支え」が必要なのである。阿弥陀 然し、所詮人間は弱いもので、自分一人では頼りなく、

わせてはいない。今次伊東沖群発地震にあたり、 大自然の猛威には、私達人間は到底、逆らう術は持ち合 く」ことが、できるのではないだろうか。

たしました。」 「唯々、仏さまに御詠歌をお唱えしながらおすがりい

無力さを、いやという程、味わったのである。

に、おすがりする事しかなかったのである。 ある。理屈も何もない。唯、一心に如来さま、 と、吉水溝々員の何人かの人が申しました。その通りで 元祖さま

も考えず、如来さまのお顔をじっと見つめ、手を合わせ、 如来大慈大悲、わが身、わが家族を救い給え。」と、

「現世利益」を説いてない浄土宗の教旨であるが、

祈った「南無阿弥陀仏」の名号は、心の奥底から救いを

いこがい、 単大大・3号 こうこう こうごう がにない、 なだ無求める真実の叫びであった。 理論も理屈もない、 ただ無

一筋の光明が、心の恐怖、不安の闇を照らし、心に念仏を、御詠歌をお唱えするうちにふしぎな事に、

っしゃるのだ。」 - 魚の食物 からまが、法然さまが、そばについていらいないは、阿弥陀さまが、法然さまが、そばについていら

発地震の衝撃にも、心余り乱れず過ごさせて戴いたのでと、安らかな気持ちになり、間断なく突き上げてくる群と、安らかな気持ちになり、間断なく突き上げてくる群

弥陀のお慈悲なりけり」

忍ぶは

(静岡教区・浄信寺)

「うきことも、辛きことをも 安らかに

ない。それは、

伊東沖群発地震は、これからも、いつ発生するかわから

群発地震の巣であるからである。

## 研究部員 (近畿支部) 小 田 芳 隆

した背景には、青少年の意識や行動が著しく変化してき最近とみに青少年に対する関心が高まってきた。こう

に、青少年の変化を時系列的に眺めてみたい。四十五年に実施された総理府の調査「十年前との比較か四十五年に実施された総理府の調査「十年前との比較か戦前の昭和十五年に行われた「壮丁検査」、戦後の昭和

正しく生きていきたいという青少年が四一%もいたのに、中の正しくないことを排除して、あくまでも自分は清くにはわずかに八・二%となっている。つまり戦前は世のにはわずかに八・二%となっている。つまり戦前は世の まず、これらの青少年に対する意識調査の中に「清くまず、これらの青少年に対する意識調査の中に「清く

戦後の昭和五十五年になると、わずかに十%以下に減っ

五年の青少年の三十%がこういう考えをもっていた。と自身のことよりも社会の為に暮すタイプである。昭和十次に、「社会のため型」というのがある。これは、自分てきているのである。

年の五三・三%、つまり過半数の者が社会に対して不満ずか二・三%に減少している。そしてなお、日本の青少ころが昭和四十五年になると三・八%、五十五年にはわ

をもっている。

ところが、昭和四十五年になると五四・五%、五五年にた青少年は昭和十五年にはわずかに五%しかいなかった。自分の趣味に合った暮し方をするタイプである。こうし自分の趣味に合った暮し方をするタイプである。こうし

は五六・五%の多きに達している。

次に「のんき型」で、これはその日その日をのんきに 次に「のんき型」を合わせると、昭和五十五年で七三・型」と「のんき型」を合わせると、昭和五十五年で七三・七%で個人生活重視型の青少年が全体の四分の三を占め ていることになる。

三%しかいない。

だと思うか、という項目がある。 こうした傾向は、最近の青少年の特徴の一つであるが、大きな問題は、善悪のけじめのつかない青少年が増えて大きな問題は、善悪のけじめのつかない青少年が増えて大きな問題は、善悪のけじめのつかない青少年が増えて大きな問題は、善悪のけじめのつかない青少年が増えて大きな問題は、善悪のけじめのつかない青少年が増えて大きな問題は、最近の青少年の特徴の一つであるが、こうした傾向は、最近の青少年の特徴の一つであるが、

換えるなら約六〇%の者がこうしたことを非行とは思っ四七%しかいない。異性との不純行為は三九%で、言いは七四%の者が非行だと思っている。しかし、バイクでは七四%の者が非行だと思っている。しかし、バイクでいては八二%、万引は七六%、ゆすり、たかり、リンチいては八二%、売春につ

親に心配をかけても、そういうことを非行と思う者は二う成人映画は二五%、酒を飲むは二四%、無断外泊しては三八%、家出は三五%、未成年者は見てはならんといていない。同様に、喫煙については三九%、男女の同棲

いずれにせよ、バイクによる暴走、異性との不純行為その他、明らかに非行と思われるものでも、青少年の多くは清く正しく生きようと考えていたが、それが徐々に減ってきて、最近では善悪のけじめのつかそれが徐々に減ってきて、最近では善悪のけじめのつかない青少年が増えてきた。

では、今の青少年になぜ善悪のけじめが欠けてきつっては、今の青少年になぜ善悪のけじめが欠けてきつつあるのか。それには色々な原因が考えられるが、ここでは、その中でも重要なものとして「許容社会」を挙げたは、その中でも重要なものとして「許容社会」を挙げたは、その中でも重要なものとして「許容社会」を挙げたと思う。許容社会とは、文字どおり許容し受容する社会と思う。許容社会とは、文字どおり許容し受容する社会と思う。許容社会とは、文字どおり許容し受容する社会と思う。許容社会とは、文字どおり許容し受容する社会という情報を表して、書なら許されないことが今では簡単に許され、みとかられるようになっている。つまり子供に対して非常にあるのか。

甘くなっている

際には親が自分で思っているよりも甘い態度をとってい親自ら甘いほうだと考える者が多いことがわかる。しかれな物でも大抵は買い与えている」の両者合わせて一んな物でも大抵は買い与えている」の両者合わせて一んな物でも大抵は買い与えている」の両者合わせて一にんなものでも買ってくれる」及び「どんなものでも買ってくれる」及び「どんなものでも買ってくれる」及び「どんなものでも買ってくれる」及び「どんなものでも買ってくれる」及び「どんなものでも買ってくれる」及び「どんなものでも買ってくれる」の両者を合わせて二八・五%で、対と言えば厳しい」と答えた親は両者で三二・五%で、かと言えば厳しい」と答えた親は両者で三二・五%で、

って一利なしと考えたのである。

れこそ、まさしくニールの教育であり、ニールは生涯子索していた日本の教育者の多くがこれに飛びついた。こない教育であった。当時新しい教育、民主的な教育を模後の日本に新教育としていち早く入ってきたのが、叱ら

われているイギリスの教育学者ニールの思想がある。戦育がある。現在の許容的な教育の最も典型的代表者と言

供を叱ったことがなかった。なぜかというと、

子供を叱

た親や教師を憎むようになる。叱るということは百害あうした考え方に立つと叱られた子供は、どうしても叱っる。という基本的な考え方を持っていたからである。こがら、どうしても憎しみの心が打ち消し難く存在していがら、どうしても憎しみの心が打ち消し難く存在している心の底には、たとえ子供のために叱るのだとは言いな

つけの厳しさについては、「非常に厳しい」「どちら

非行を生みだす土壌となっていることは、多くの教育者くなってくると思う。こうしたニールの教育思想は今日大目に見る教育が結局は、子供に善悪のけじめがつかな大目に見る教育が結局は、子供に善悪のけじめがつかな

例えば、子供が盗みをしたとしよう。それに対して、から広く指摘されている。

ることがわかる

こうした許容社会の教育の大きな特色に、

叱らない教

子供が 理解してやることこそ大切なこととなる。しかし釈尊は う説を無批判的に受け入れているからである。そこで、 欲求や気持を必死で訴えている一種の信号である、 してはいけないと考える。なぜなら盗みは子供が自分の 「盗み」でもって訴えようとしていることを深く

親や教師の多くは頭ごなしに叱りつけたり、処罰したり

うことは、人類が長い間守り続けてきた規範である。そ の規範を教えることよりも、 子供の訴えを理解すること

戒律において「偸盗」と示し、「盗んではいけない」とい

に重点を置くところに問題がある。それは、子供の暴力、

解してやらねばならない、という考え方を抱く人々は、 るうのは、何かを訴えているのであるからその訴えを理 いじめについても同様である。 子供がいじめで暴力を振

力やいじめを黙認し、子供を放任することに連なり が欠けている。このような許容的な考え方が、やがて暴 あろうと暴力やいじめは悪である」という毅然たる教え なお依然として少なくない。そこには「いかなる理

由が

められた。 釈尊は戒律を定められ、してはいけないことを強く戒 この仏教に善悪のけじめをつけるところの根

悪のけじめが見失われてゆくと思うのである

本がある。殺生、 たところの罪をさばき。 道である。近代国家には法律があるが、法律は体で犯し 倫理ではなく、 人間として守っていかなけれ 偷盗、 道徳倫理は口で犯したところの 邪淫等の教えは、 単なる道徳や ば

で犯した罪をも自分の罪として反省していく。 がいる場合に必要な規則である。しかし、仏教は心の 罪をさばき、人間と人間どうしの問題、 二人以上の人間 自分一人 中

子供は愛情をもって叱ることによって、叱られた子供

でいるときでも、自分自身の心をみつめた時に深い懺悔

をするのが仏教である。

である。 る。このことを教えていくのが心の教育であり宗教教育 は悪いことを知る。 するとそこに反省する心がわ てく

とこそ急務である。 の愚痴に還るお念仏のみ教えを今こそ強力に教化するこ

もとより元祖様のお念仏は還愚痴のお念仏である。こ

参考文献

②子ども白書 ①青少年白書 総理 (日本子どもを守る会) 府

④いま青年期教育をどうつくるか ③青少年の健全育成をめざして (総理府) (小川勝一埼玉県高校教育研究会議編)

(京都教区・直指庵)

## 自坊に於ける教化の試み

#### 研 究部 員 中 应 国支部) 漆 間

私 かい はじめに 現在住職をしております浄土院は、

元祖法然上人

生誕の地

二十五霊場第一番の霊蹟でもあり、 上人御両親菩提 以前は四 浄土宗特別寺院誕生寺の 月十. 所の寺であります。 九日)に厳修され 又毎年四月第三日 ます「法然上人御 誕生寺は、 山内にあります法然 法然上人 曜 面

も指定され、元禄時代より続いてい 親追恩二十五菩薩練供養会式」は、 る行事であります。 岡山県無形文化

財に

私共 生寺と共に歩んでまいりました。 として中心的な役割を昔から担って参りました。 の寺、

私

共の寺と檀信徒との接点は、

四月の誕生寺会式法要

霊場、

観音霊場巡拝には積極的に参加をされ、

中には地

全国各地からの参拝者も多く、 浄土院もそのような誕生寺の奥の院として誕 岡山県美作地方の観光地

> に於ける奉仕活動と年間 の定期法要、 宣 葬儀、 隆 年忌等の法

要位といたって少なく、 い(申さない)状態で形式的な法要儀式で終わっており 法要中も殆どお念仏 0 声 かい

て尊敬 宗祖法然上人について檀信徒は、 ました。 し、また上人の生い立ちもある程 郷土の生んだ偉人とし 度は 理解 してい

をもっているわけではなく、 の檀家だったから寺へ参るといったような有り様でした。 ますが、法然上人の説かれたお念仏の教えに特別な関心 たまたま自分の家が浄土院

に強 発で私共の寺の檀信徒も元祖様よりお大師様(弘法大師 昔 10 から美作地方は、 関心をもっ ており、 真言宗の寺院が多く布教活動 四国 八十八ケ所霊場、 小豆島 も活

た。 区ごとに講まで組織して熱心に活動している人もいまし

浄土宗 や離檀してゆく檀信徒もいました。 また現世利益に救いを求めて新興宗教や新宗教に入信 0 お仏壇の中にそれら教団の掛軸や位牌を祀る人 L

併せて慶讃事業も行われました。誕生寺も慶讃事業とし を迎え、 去る昭和五十七年、 全国各地の浄土宗寺院で慶讃法要が厳修され、 法然上人御生誕 八 百五十年 一の吉辰

た。

能させていくにはどうすればよいのかと模索いたしまし

て全国の寺院の御協力のもと数多くの立派な施設が完成

たしました。

私共の寺でも慶讃事業として、先代住職

人御両親霊牌殿 総代が中心となって長年の夢であった本堂 建立を檀信徒によびかけ、 (元祖法然上 苦労の末竣

J. たしまし

方 私 をされる真摯なお姿に接し、大きな感動を覚えると同 誕 に我身を省みたとき、 0 方々のお世話をさせていただきました。 もその年 々が御影堂に於いて僧俗一体となって力強く称名念仏 生寺に参拝にこられたある寺院の御住職と檀 生寺には全国各地より連日多数の参拝団が来山 は、 殆ど毎日 自分は、 のように誕生寺に詰 自坊の檀信徒の方々にど そんなあ めて参 信 る日 され 徒 拝 団 時 0

ました。

愧に耐 れだけお念仏を勧めたか。どれだけ奉仕をしたか誠 えない 思 V がいい たしました

派に建立して下さった本堂の建物を念仏の道場として機 またせっ あまりにも檀信徒に対して無責任であったことを反省し、 かく先代住職や檀信徒の皆さんが 御苦労の

末

法話 0) 実践

が、 た。 念の後静かに熱心に 回を重ねるごとに法要後すぐに席を立つ人もなく、 い時に何を始めるのか」 にしました。 てお念仏を中心とした簡単なお話をさせていただくこと 儀・年忌法要の後など必ず約十分から十五 まず一つの試みとして、 また話の後 殆どの方が私の拙い はじめ 個 のうちは、 人的に質問される人も増えてまいり お話を聞いて下さるようになりまし と少し抵抗や批判もありました 話に耳を傾け 年間 の定期法要はもとより葬 部 の檀 て下さり、 信 徒 分 より 時間 「忙し かい

#### 二き朝の新

全国に散らばっている檀信徒縁の人々に送付しています。稿、檀信徒の近況等を掲載し、地元の檀信徒はもとよりた。B四判二面に法話や寺の行事案内や檀信徒からの投六十一年三月より毎月一回寺報を発行することにしまし六十一年三月より毎月一回寺報を発行することにしまし

は故郷の様子がよくわかり、身近に感じると好評です。た東京、大阪、九州など遠隔地に出ておられる人々からにも好評で(特に何らかの理由で寺に来れない人々)ま

一の発行

は

時間

的にも経済的にも大変ですが檀

信徒

いてお話

しきせていただいております。

そしてお茶や

### 三、百万遍大念珠奉納供養

少しでも多くの

方々にお念仏を申

して頂く

御縁にと三

お年寄りから子供まで大きな声でお念仏を称えて頂きまの際、みんなで念仏を称えながら大念珠を繰りますので、いたしました。彼岸会や十夜法要、通夜などの念仏一会いたしまとた。彼岸会や十夜法要、通夜などの念仏一会上人遠忌慶讃事業の一つとして昭和六十二年三月から八上人遠忌慶讃事業の一つとして昭和六十二年三月から八

とても効果があります

参列者全員が法要に参加結縁することが出来

四、別時念仏会の開催

ーマに約一時間、 大師御法語集』(総本山知恩院発行)の各章の 仏会を開催しています。約五千遍の称名念仏の後、 っていただく為に昭和六十二年四月より毎月 信 徒の皆さんに 法然上人のお勧め下さったお念仏につ お 念仏の 相続策励と体験を深 b 言葉をテ 元 别 め 味 祖 b

た当初は十人に満たない小人数の参加でしたが回を重菓子を囲んで座談会をしております。別時念仏会を始

る度に参加者も増え、各人がそれぞれ自分なりの問題

識をもって熱心に念仏行に励んでいます。(別時念仏

教化の成果と今後の課題

解して頂くことはなかなか困難でありますが、 つつ教化に取り組んできたことがらを紹介させて 仰による触れ合いを目指そうと私なり たわけですが、 法要・ て継続していけば必ず理解していただけると思います。 儀式を中心とした檀 寺院の教化 に対する姿勢を檀信 信徒との関係からお念仏信 に試 行 錯誤を重 誠 意をも 徒 Va ただ ta

ta

めお

## お念仏信仰による檀信徒との触れ合い

信徒の方々はあまり私達に寺の在り方、自分の心の =; 教化の試み

その一 法話の実践

践 (十分一十五分)

実

行

寺院と壇信徒とのコミュニケーションを図る。

の投稿、 檀信徒の近況などを掲載

遠隔地の檀信徒の反応は大きい。

百万遍大念珠奉納供養(昭和六十二年三月~八

三上人遠忌慶讃事業の一環として、一人でも 多くの人々に念仏結縁していただく為、法要

の時に使用 (称名念仏の助業として)

月例別時念仏会の開催 (昭和六十二年四月より

毎月開催

その四

山知恩院発行)の各章の御法語をテーマに法 五千遍の称名念仏、『法然上人御法語集』(総本

法要・儀式を中心とした檀信徒との触れ合い

誕生寺奥の院としての役割

岡山県美作地方の観光の中心的存在 三日曜日) ……岡山県無形文化 法然上人御両親追恩二十五菩薩練供養会式

(四月第

寺報の発刊 B四判二面に法話、寺の行事案内、檀信徒から 法話の後 (昭和六十一年三月より毎月一回 必ずお念仏を中心とした法話の

発

檀

3

ンの場

(開かれたお寺) を求めています。

以上を整理すると次の二通りである。

法要儀式の会場としての寺院から念仏策励の道場として

院の活動について大きな不満と不信の念をもっており、

信徒にとって気軽に話を聞いてくれる住職、

寺庭婦人、

その二

ついて真剣に悩み考えており、単なる法要儀式だけの寺

いつでも気軽にお参り出来る寺、身近なコミュニケーシ

中の悩みなど話しませんが、一人一人が自分の生き方に

檀

その三

の寺院への脱却を目指して

浄土宗特別寺院誕生寺とのかかわり

(誕生寺

法然上人二十五霊場

月

話座談会

教化の成果と今後の課題

寺院の教化に対する姿勢を檀信徒に理解して頂く為に 継続的な教化活動が必要である。

檀信徒一人一人が自分の生き方について真剣に考え求

大きな不満と不信の念をもっていたことがわかった。

めており、単なる法要儀式だけの寺院の活動について

健康上の理由などで寺へ参ることの出来ない人々の為 檀信徒の中に聞法と称名念仏の姿勢が見られる。 に寺報以外の教化の必要がある。(寺→檀信徒宅へ)

核家族に伴う教化の在り方。

浄土院別時念仏会に関するアンケート調査

平成元年七月二十三日

檀信徒各位

のと有難く感謝するものであります。 これもひとえに檀信徒の皆様の発心と御協力のたまも 回を重ね、 浄土院別時念仏会も去る、昭和六十二年四月発足以来 この度第二十八回目を迎えるに至りました。

> てまいりたいと考えております。どうぞこの調査に御 様の御意見を頂戴しまして、この会の運営に反映させ 協力いただき、忌憚のない御意見をお聞かせいただけ さてこの度、別時念仏会のより良き発展を願い、皆

別時念仏会参加者男女別割合 (男性二二・七%

れば幸いです。

女性七七・三%)》

回答者 性別 (男、女) 年令 (三十代~四十代、五

十代、六十代、七十代以上) ……まるで囲んで下さい。 、回答率 七三・三% (男性七四% 女性七三・

-%

三十代~四十代……七%

五十代…………十三%

六十代…………三七%

七十代以上………四十三%

たか?

質問一

誰に勧められてこの別時念仏会に参加しまし

(イ) お寺の人 (五%) (ロ) 自分から(五

他(一七%)(子供に勧められて等) (ハ) 友達 (二三%) (二) その

質問二 あなたがこの別時念仏会に初めて参加すると

きの気持はどうでしたか?

(イ) しかたなく参加(五%) (ロ)興味

がりつくおもい(六三% 関心を持って(三二%) (ハ)なにかにす

質問三 この別時念仏会に参加してみて参加する前に 思っていたより

(イ) よかった (一〇〇%) (ロ) 悪かった

(0%) (ハ) かわらない (0%)

質問四 したか? 阿弥陀様を信ずることができるようになりま

(イ) できる (九一%) (ロ) できない (○

%) (ハ) わからない (九%)

質問五

法然上人のお言葉についてお話は

(イ) わかりやすい(七七%) (ロ) わから ない(五%) (ハ)どちらともいえない(一

質問六 阿弥陀様や法然上人、お念仏についてこれか

らも学びたいと思いますかり

(イ) 学びたい (九一%) (ロ) 学びたくな

自宅に帰ってお念仏が素直に称えられます い(〇%) (ハ)わからない(九%)

質問七

かしくてできない(五%) (ハ)誰かと一

(イ) すなおにできる (八六%)

(ロ)はず

日課念仏(一日のうちに申す念仏の数を決め 緒ならできる(九%)

質問八

る)を実践していますか?

(イ) 実践している (五九%)

(ロ) 実践し

ていない(四一%)

実践している人は

口、一〇〇遍以上(六二%) 八、三

一日(イ、一〇〇回遍以下(三三%)

〇〇遍以上(八%) 二、五〇〇遍以

質問九 今後ともこの別時念仏会に参加したいと思い

ますか?

くない (三%)

(イ)参加したい(九七%)

(ロ)参加した

理由をお書き下さい。

最後に別時念仏会に対する御意見、御要望を自由にお

書き下さい

・一生懸命お念仏を称えたり、お説教を聞いており・一生懸命お念仏を称えたり、お説教を聞いており

代女性)

・自分から進んで念仏会に参加しようと思うように

なったら参加したい。(五〇代女性)

多くの方々にお会い出来る事が幸せです。(八○代配ですが健康の許すかぎり参加させていただき、

法話を聞くのがとても楽しみです。(六○代女性)が洗われる感じがします。その後の法然上人様の阿弥陀様の前に座りお念仏を称えておりますと心

男性)

(六〇代男性)先祖の供養の為にも念仏を称えたいと思います。

お寺より日時を知らせて下さるのを楽しみにお待

ちしております。(八〇代女性)

を感じます。(六○代女性) 時々差しつかえが出来て参加できず、後で淋しさ

大難が小難でおわり、お陰様と心から思うように

してから殆どありません。(七○代女性)よく、腹が立つと思ったことは別時念仏会に参加家の中でも、お友達とのおつきあいでもとても仲

(岡山教区・浄土院

## 「一在家仏青が今かかえる問題点」 布教者としての立場から

研究部員 之

者としての立場=からの問題を考えてみた。こまごまと は、寺の住職として、つまり「お念仏を広める側」=布教 発足以来四年を経ていろいろな問題が出てきたが、今回 モス」は、今日迄細々ながらどうにか活動を続けてきた。 月に発足した、会員二十六名の小さな在家仏青「コス 昭和六十年の十月に発起人会が開かれ、翌六十一年の

□、会員の活動ニーズに「お念仏の教えを聞きたい」

が少ない。

した問題を整理すると、つまるところ次の二点に集約さ

れる。

(=) お念仏をすすんで唱えようというようには、なか なかならない。

結局、

○は信にかかわる事であり、○は行の問題で

(九州支部) 呵 部 信

「念仏を申す」というメインテーマを住職は常に心 リーダーで居るかによって多少の違いはあっても、 に留めておくべきでありそうした方向に向くべく

の内容を参照するとすぐにわかるのであるが、「お こうした考え方に立った場合、参考(2)の月例会 リードすべきである。

念仏の教えを聞きたい」という姿勢は、四年を経 てもあまり見られない。又、口の問題点について 月例会の最初の三十分は、来た者から逐次

- 61 -

サイドリーダーとして参画するか、アウトサイド を忘れてはならないと思うのである。住職がイン プがあるが、究極の目的は「念仏弘通」である事 ある。在家仏青の活動形態には、いろいろなタイ

木魚念仏をするのだが、「お念仏が喜べるように」

と言ってくれる様になったが、他のほとんどは「足 の女性が「お念仏を申すととても気持ちがいい」 などという事はほど遠いものである。最近四十代

が痛い」が実状である。

この二つの問題点について〈なぜなのか〉と考えて

○一永年、回向中心の檀務が続いた為、『念仏や宗教儀礼 は回向の為のもの』という考え方を根強く植えつけ みると、次の三点が考えられる。

口宗教的情操基盤が変化した。

てしまった。

法然上人の時代〕→〔現

代

己の罪を悔い→己の行いには関係なく、 良い事

ウ、 ィ、 死を恐れる 現世を厭い →死はまだ先の事であり死後はあ →自由で豊かな現代を楽しんで生 きようとする があるように願う

救われたいという意識の切実さが無い。

まり心配しない

三お念仏が易行である事が、逆にマイナスに作用して

以上の三点は、「コスモス」会員だけの事ではなく広く き目』がないと考える。)

いる点がある。(禅や祈禱の流行を考えてみるに"効

一般的な若者を考えての事である。 以上の問題点、如何に対処していくか、 解決策などと

いうものではないが、 自行としての念仏が必要なのだという事を力強く説(↑人として、より良くより正しい人生をおくる為には、

く必要がある。

口回向の念仏ではなくて、自行の念仏を申す「場」を

より多く企画する。

三近隣の仏青と、共同で行事を企画する。

こうした努力を重ねていく事が大切ではないか。そん

な気がするこの頃である。

(大分教区・安養寺)

### 平成元年度

教学布教大会一般発表

## 高齢化社会に於ける布教考察

#### 田 中 信 道

ている将来にかけて、その対応に苦慮しているのが現状て様々な問題を投げかけている。高齢化に拍車がかかっ一つでそれがある程度かなった今日、皮肉なことに喜び一つでそれがある程度かなった今日、皮肉なことに喜び古来長寿というものは、人類が望んでいた大きな願いの古来長寿というものは、人類が望んでいた大きな願いの古来長寿というものは、人類が望んでいた大きな願いの古来長寿というものは、人類が望んでいるのが現状

においても老死の問題を我事として真剣に考えざるを得高齢化が進めば進む程、老人層だけでなしに、青壮年層題が信仰心抜きで語られても、肝心の老人の真の悩みに題が信仰心抜きで語られても、肝心の老人の真の悩みに見として社会福祉に関係している立場から、特にこの問員として社会福祉に関係している立場から、特にこの問

るということです。

のようです。

れざるを得ない地盤、環境を今社会がつくってくれていてある仏教に耳をかし、生活の中で老死の問題を受け入てある仏教に耳をかし、生老病死の苦からの解脱が原点である仏教に耳をかし、生老病死の苦からの解脱が原点である仏教に耳をかし、生老病死の苦からの解脱が原点である仏教に耳をかし、生老病死の苦からの解脱が原点である仏教に耳をかし、生老病死の苦からの解脱が原点である仏教に耳をかし、生老病死の苦からの解脱が原点である仏教に耳をかし、生老病死の苦からの問題を受け入れている。

という四つです。行政・医療からの援助でカバーできてその四悪とは一、孤独、二、病気、三、貧困、四、無為老人の四悪を追放しなければならないといわれています。さて、今老人福祉などで『豊かな老後』をおくる為、

0 13 く面 根 底 に流 あげられている孤独の苦しみであろうと思います。 は勿論ありますが、よくこれらを見てみると、そ n る苦とは表に現われる形は違いましても

最

収初に

例えば し一人死んで行かなければならないとい 合も少なくありませんし、 病になる、 特に老人の 完治もむつかしい。 病気は死と直結 う狐 独感。 してい 家族を残 又 る場

る。

現役から退き充分な収入が得られず、 貧困については今は食べられないという貧困はない 以前のように家計

を助けたり、

子や孫に小遣いも与えられない。

金銭

物物

又 者にされているように思える孤独感もある 品を与えることのできないところからくる孤独感もある。 無為即ちすることがなく、 老人だからといってのけ

八寒· 专 決してそんななまやさしいものではない。 0) は孤独であろうと思います。、一 0 のように老苦の と云うことだけでかたづけら 熱 孤 独 0 = 根底 地 獄を掲 に潜んでいる苦しみの最大の げ、 般には孤独とは淋 身体 n てし 0) 古い まってい 罰 E 対 仏典では るが、 しい 到 心

間 にも八大地 0) 罰として孤独を述べ には八大地獄とも共通点がございます。 獄 を明らかにしておりますが、 てい る。 又、 源信 0) それ 刑罰を待つ人 『往生要集』 は一人び

> ば に

> は ならな

実際

味し、 行間に漂わせております。 孤独の苦しみを言葉では語 なき寂しさが最も恐ろしい 現代人にとっても孤独は社会的な死を意味してい 動植物 本当 っては 0 にとって孤独 おりませんが、 地獄であると、 は それ 死 源 を意 信 を

とりに生気が全くなく、一人ぼっ

ちであること、

頼る者

は、 れているが、 最近又、 一〇、三四四人となっている。 交通 昨年度交通 事故が増えてきて第二次交通戦争と云わ 事故で尊い生命を亡くされ 一方かくれたところ た方

四人(約三割) 二三、七四二人、その内六十才以上の自殺者が八 なっている。 それは自殺である。 に達する。 今まで御苦労されてきたその 交通事故 の倍 以 即 ち

で、この交通事故死をはるかに上回る数で尊い

さえ思える。 老人が、自から命を断つ、残念というよりもショックに まる。 な問題、 つまり 第三は家庭 その原因の第一は病気であり、 孤 独 0 苦しみ に 問題 が社会的 と先程の老人の四悪に なだけでなく 第 あ 精

0 死に まで追いやってい る現実を認識しなけれ

は 的

一然福 祉の 方面でも、 この 孤独の恐ろしさに気づき、

E が亡く

命

に電話で話しかけるといった仕事が注目されだしてきて 老人の仲間づくりとか、又、 しかし真に孤独の苦から解放されるには程遠いも ホームヘルパーが独居老人 はないかと思う。 布 教の

のを感じる 12 る

細亜大学講師の生野善応先生が、以前大法輪で

ナ

な人々の群れ ムアミダブツ』新考というテーマの中で、「法然上人の時 未亡人、路傍に佇む老人、疫病の人、孤児など孤独 戦乱、 横奪、 の中で、法然上人が説かれた「何 疫病流行の洛中にあって、 傷つい も考えず た武

さい」という教えは、《一人ぼっちではない》という気 只南無阿弥陀仏を称えて、ほとけさまにおすがりな

在的 法然上人がお出ましになられた時代とよく似ているので の低 ありませんが、 はないか。」といっておられるが、今の日本には戦争こそ 有効なコミュニケーションの手段として歓迎され らしてもらおう》という決心を人々に与え、最も確実で 《支えてもらう》という安堵感、《ほとけと一緒にな 落など、 危機感、 人同志のコミュニケーションは充分に期待できない、 このような現実を考えると、 エイズなど新形難病の発生流行、 交通事故の多発、 環境破壞 人間 核戦争 社会道 性が衰弱 たので の潜 徳

たれ、

と思う。

熊

本にある、

老人の

″生きが

6

は非常に少ないということである。趣味にプラスαがな

のことですが、

仏と共暮しのできる念仏信仰に導いてい 面でこの孤独こそ地獄の相であることを訴 かなければなら

ないと思う。 方現代人は余暇が増え、 又、 高齢化社会になってき

であるというのも、 ている。 ているだけに、趣味等を通し、 例えばカルチャーセンターとか趣 これを裏づけていると思うが、 生き甲斐をつかもうとし 味 の会が盛況 一般

に生き甲斐とされるものに、

趣味とか仕

財テク、

庭、 場から見ると、信仰に裏づけられた生き甲斐に対し、 しかし布教の現場で、 れらは一 ボランティア活動など種々あげられるが、我々の立 時的な、 又、 仮の生き甲斐であると思われ

生き甲斐と決めつけた話をしてしまうと、逆に反感を持 それを生き甲斐と思っているのに、 こちらの真意を受け取ってもらえない危険がある ある人が今現にある事に熱中され それは一 時的な仮

趣味がそのまま生き甲斐になるというの 事業 をやってい る所

うに教化する者にとって、特に老人には柔軟な姿勢での 情仰に導き、真の生き甲斐にめざめさせていくというよ 性がの心に通じることができる。このようなところから にがれることを生き甲斐としている。仏教 がう布施行ですが、同じ趣味でもその持ち方によって、 な数の心に通じることができる。このようなところから は物の心に通じることができる。このようなところから は物の心に通じることができる。このようなところから は物の心に通じることができる。このようなところから は物の心に通じることができる。このようなところから は物の心に通じることができる。このようなところから は物の心に通じることができる。このようなところから は物に導き、真の生き甲斐にめざめさせていくというよ はれば生き甲斐にならないと言われている。ある老人は

を研究し徹底していかなければならないと思う。にある仏教に於いては、今後この方面に関する教化方策ともあれ、老人問題で最も重要な精神を指導する立場

ぞむことが必要であろうと思われる。

#### 参考文献

『ナムアミダブツ」新考』

生野善応大法輪第55巻

「高齢化社会と自治体・地域』 ぎょうせい

## 個に根ざした布教を求めて

## 細谷教雄

俺よりもっと暮らし向きの悪い人に申し訳が立たぬから

重なことを教えてもらったことがある。 一昨年まで高校教師をしていて、ある生徒から大変貴

庭がまだあるかと思われるほど悲惨をきわめていた。したいった。父親は相変わらず稼いだ金を酒に使い、一家の若い母親から乳を分けてもらい、孫である生徒を育ての若い母親から乳を分けてもらい、孫である生徒を育ての若い母親の手で育てられた生徒がいた。祖母は近所生まれの祖母の手で育てられた生徒がいた。祖母は近所

かしそのような環境にあっても、生徒は非行に走ること

るからと話すことがあったが、その時彼の口から「先生

ないのに、そうした人に申し訳が立たないから同情しなこの生徒以上に暮らし向きの悪い人が他にいるはずもれたことがあった。

いでくれというやさしさはどこから生じてくるのかを考

えさせられた。

当のやさしさをもつことはできないことを私は教えても結局、自分自身が深い悲しみ苦しみを経験せずして本

徒であった。そのような彼を我が家に招いたり、放課後 もなく、祖母の小さな愛を一身に受け真面目で勤勉な生 など面接をして励まし、困ったときは何時でも相談に乗 として慈悲の心が説かれているが自分自らが悲しみ苦し らえたのである 仏教では同悲同苦の心をもち抜苦与楽をあらわすもの

み、そして深い絶望をくぐり抜けていった時に、

はじめ

**—** 68 **—** 

心 て同じ立場にたち他人の苦しみ悲しみによりそう慈悲の が生れるといえるのではな V か

ことが説かれ、

親と死別し、その遺言を果たすため十五才にして比叡 しみと苦しみの日々であったと思わ 考えてみると、宗祖である法然上人の人生の前半は悲 n る。 九才 0 時 に父 Ш

宗にいたるまでの日々は、「かなしきかなく、、いかがせ 者定離の悲しみは察するに余りある。そしてその後 に入られ、そのことにより母親とも生き別れる、 その 開 会

はこうした血涙を伴う深 めることができたのではないだろうか。 かれたからこそ、 しがれた上人の心の世界が痛いほど伝わってくる。上人 ん~く」といった内なる叫びからも苦しみに悩みうちひ 慈悲の心を持たれて念仏の御教えを広 い絶望を御自身でのりこえてい 九才の 時 0 難 E

苦しみを抜き取り念仏による救い 朝恩といただくおおらかな人柄、 の遊女教化など、それぞれ同じ立場にたち、 ての布教を心がけていくべきではないかと思う。 私達は現代においてもこうした視座に立 そして漁 の道を説かれる姿がそ 師や室 相手の 0 悩 泊 24 n

尊の説かれた五種の説法にも「慈悲心をもって語る」

間

は敵人を恨まず、七十五才の四国配流にあっては

これを

ところからではなく、 だろうか。 そう慈悲の心をもった布教が一番求められるのではない に住せよ」とうたわれ さらに知恩院の布教師十訓にも 相手と同じ立場に立ち相手に てあ る 決して上下 より

と、私なりに出世間を説き、 念仏高揚の心を養う布教をやってはい 現在、 私のところでは毎月一 極楽浄土への願往生心や、 回念仏講を開き念仏のあ るが、 出 席者とい

庭訪問 に根ざした布教を根気強 えば檀信徒の二割に満たぬのが現状である。 いと考えた。幸いに教職を退いたのを機に、 の人をこうした高座での布教に導くためにはやはり個 檀信徒と気軽に話す寺での く積み重 ねていくこと以外にな 懇 話 会 14 残 檀 信 りの 事 徒 0 八割 の家 あ

慰め、 ν. 0 みながら生きていることを改めて知らされ インタビューなどを実施しているところである。 嫁 今回は時間の都合で家庭訪問についてのみ取り上げ 檀信徒を訪ねてみて、 ねぎらいの葉書による通 人は見えぬところで苦しみ悩 寺報における 檀 信 た 徒

私は葉書を出したり、 いだ娘さんが実家に帰り自殺した。四十九日までの 折 につけ訪問をし、 こちらか

あった。喪が開けて私から、憎しみからはなにも生れぬかされたのは、両親の後悔の心と嫁いだ先への憎しみでの悲しみ苦しみの声を聞きとることに努めた。そこで聞ら語ることは一切せず香を手向けるだけにし、専ら両親

ことなど、法然上人の父親の遺言などの例をあげて話し、あった。喪が開けて私から、憎しみからはなにも生れぬ

その悲しみを共有することにつとめた。奥さんはその後さを説き、と同時に両親の愛別離苦の辛さを受け止め、

今は娘さんの往生のために一緒にお念仏することの大切

「時の流れとは有難いもの。やっと仕事にも打ち込めるよ念仏講に欠かさず出るようになり、父親も一周忌の時、

ること」であることを痛感させられた。

うになれた」と話され、生きていることの証しは「変わ

れをとうして彼女の世界に寄りそうことができた。主人れをとうして彼女の世界に寄りをうことができた。主人思うにまかせず動けぬ生きざまを業と責め立てる日々であった。私の家内は冬など、一人住いのこの女性を思いあった。私の家内は冬など、一人住いのこの女性を思いまた、校長をしていた最愛の夫を癌で失われた奥さんまた、校長をしていた最愛の夫を癌で失われた奥さん

の納骨の頃、

次の歌が編まれた。

さらに、一人娘を嫁がせ、そこで世話になっている老

土に化すきみと思いき墓穴に

一人住みてこの境遇に遊べやとぞいう

白骨おろすはまさびしきかも

亡き夫か涙出で来ず

生きる強靱さを身につけていく。やがて、一条の光りがのことにより主人に甘えていた過去を振り返り、一人でな挫折と絶望のなかで悲しみの器を深め、結果としてそな挫折と絶望のなかで悲しみの器を深め、結果としてそなどがら、三法印の諸行無常のことをこうした歌にふれながら、三法印の諸行無常のことを

切は空なりと知るかの日より

さしてきたものか

われに見え来し一本の道

感想文をまとめて彼女にさしあげることができた。自分の身をまかせる一つの諦観をえた。やがてそれらは自分の身をまかせる一つの諦観をえた。やがてそれらはとにより、一つの無常観を経て、結局は大いなるものにという歌が生れた。彼女はおびただしい短歌をつくるこという歌が生れた。彼女はおびただしい短歌をつくるこ

から自分の家とは関係のない仏壇は置かないでくれと の悩みを聞くことがあった。娘夫婦不在の折、その老 死んでからお墓の面倒は見られないと娘夫婦に言わ であろうか。 る。 生ともに悔いなき人生を得せしむ」という言葉がみられ 私は現在、 これははたして高座からの布教によって実現できる 宮城刑務所の教誨師をしているがある先輩

か、

母 13

その老母の辛さ、 みられず荒れ放題になっていく自分の墓を想像している れていることなど、 のがあった。 寂しさが私の心にも十分重なりあうも 涙ながらに話された。 将来誰 からも

考えたすえ、 私は阿弥陀経の「俱会一処」の言葉を依

身となれる、そうした考えに立てるなら、 すぎず、亡くなれば人はすべて浄土に生れ、 りどころに、 お墓はあくまで生きた者の目に映じる形に 御先祖の遺骨 一蓮托生の

は寺の納骨堂におさめてはどうか、寺の者がいつも花を

めると、涙を流して「お世話になってもいいですか」と 入れ香を手向けてくれるから心配することもないとすす 現代は一人娘の家や核家族が多くなり「双系祭祀」を

ある。 平成元年の布教指針の一つに「苦者に安楽を与え、

死

が失われかけているのは寂しいかぎりである。

て失敗もあるが檀信徒の家庭訪問を続けているところで 正面にすえて取り組む時代ともいえよう。このようにし

という素晴らしい言葉がある。双方が同じ立場に立って

教誨師の方に「我もまたつながるるごとく囚人をおもえ」

とは出来ないといえよう。 苦を分かちあわずしてこうした布教方針を成し遂げるこ

いう状況になっていることが朝日ジャーナル(九月八日 だろうか。 国会議員に占める二世議員の割合が四割に達しようと

このことは結果として、現在の政治における自浄

付)に掲載されていた。

付けているといえよう。 いうか、自己革新能力がいかに乏しくなってきたかを裏 言論という説得術をもって政策を訴えかける練磨の場

は布教のなかでもっともっと生かしていくべきではない —71 —

いう言葉がある。これらの言葉の持つおもみを私達僧侶

釈尊には対機説法という言葉が、

法然上人には機根と

達二 何と慈愛に満ち個に寄りそう布教をされている反面、 るのではないだろうか。在家出身の布教師 それとほぼ同じようなことが私達僧侶の世界にもいえ 世の僧侶の布教がややもすれば教義解説一辺倒の乾 の方の言葉が、

私

ききったものにおちいってはいないだろうか。 現在という状況において、私達は檀信徒の苦しんでい

同苦の心を養い、それを基盤とした布教を求めていかな

る人々の個に寄りそい、

その痛みの声を聞きながら同悲

(宮城教区・当信寺)

け

ればいけないと思う。

# 生命倫理問題と仏教

### はじめに

について会活動から感じていることを述べるものである。 筆者は、本宗若手教師を中心とした生命問題を考える会であるD・E・S――臨死問題研究会三年の歩み」と題し、会活動区・S――臨死問題研究会三年の歩み」と題し、会活動の報告と課題を発表、昨年は「既成教団は現代の生命問題に対応できるか」と題した現実的な問題を提起した。本稿は、これらのいちおうの結論として、標題のテーマ本稿は、これらのいちおうの結論として、標題のテーマ本稿は、これらのいちおうの結論として、標題のである。

## 藤木雅清

技術がもたらしたもので、地球生命圏の存亡をも左右し くむものである。総じては、 以外の生物の生命をも尊重するエコロジカルな立場もふ 環境汚染に及ぶ人類生存の問題であり、さらには、人類 すなわち脳死と臓器移植、 は、医療現場における患者の権利問題を内在した問題群 かねない選択を迫られている問題群といえる。 人工受精、出生前診断、等々であり、広義には、公害、 が適当か否かについては前号の拙稿参照)とは、 今日、 そこでは、 盛んに論議されている生命倫理問題(この名称 個々のテーマについて、何が問われてい 安楽死や尊厳死、体外受精や 現代文明、なかんずく科学 狭義に 3

のだろうか。

かつて、筆者は、

この生命倫理問題について、その本

質は 「個々(人)の選択が求められる時代」(『浄土』一

九八九・一〇)であると述べた。つまり、

個々人が個々

とらえたのである。 人の生死観に基づいて選択すべき生き方の問題であると

ているといえよう。そこにこの問題の難しさがあり、 択というより人類の共通選択という面を如実にあらわし ひいては法制化の提起などの動きは、まさに個々人の選 いかけがあるといえる。 ながらも、そこには、 生死観やそれに基づく選択は尊重するという立場を残し の選択の問題としてばかりではない。 かし、 現在、 問われているのは、 人類はどう選択すべきかという問 制度づくり、 ガイドライン作成 むしろ、個々人の このような個々人

くの結論なき論議の展開がある。 所で生活する上でのルールづくりということであれば、 これがもし、 になっても是々非々それぞれの立場を尊重すればよ 問われているのが、 個々人間の問題でしかないなら、 多くの人間が共通の場 どんな

きなのか、これが本稿のテーマである。

関わらざるを得ない宗教者、

仏教者としてどう考えるべ

これをどうとらえれば

よい

0)

か。生命の問題

に本質的に

なぜ仏教教団は無言なの か

てしばしば明確な見解表明をしてきた。 欧米における宗教教団は、 新たな生命倫理 二を例示す 問題に対し

n

ば、

つぎのとおりである。

生殖で厳しい見解(『サンケイ新聞』一九八七・三・ 体外受精、 代理出産許されぬ/ローマ法王庁・人工

欧カトリック諸国の場合 (広瀬洋子、『生命・人間

生殖技術に対するバチカン指針への反応―米国

しかし、仏教教団からのかかる見解表明はなされてい 社会』二一三、一九八七・九・二〇) なぜか。

を述べているにすぎない を概観しておきたい。 ここ数年、ごく少数の学者および僧侶が個人的

また、多くの場合、 意見をのべるのは学者である。日々、檀信徒教化を実践 まず、これらの問題におけるわが国の仏教界との接点 厚生省の委員会などで仏教の立場で のが現状である。 教団 では に意見

している僧侶ではない。「脳死に宗教界は見解を示せ」と いう投書 (『サンケイ新聞』一九八八・一・二〇) にも、

生命倫理問題に仏教者として見解を示すことを会活動 かつて筆者は、 このような現状に対して疑問を抱き、

筆者以外の投稿はなかった。

は何か。「社会が求めていることと仏教」という観点から 会などで発表してきた。 に雑誌などからの執筆依頼に応え、 柱のひとつとしてきた。そのために、ここ数年、 その結果、 講演し、学会、 導き出された結論と 積極的 研究 0

社会の枠組みづくり」の意味

述べていきたい。

くりである。 命倫理問題において社会が求めているのは枠組み このことについて、 脳死と臓器移植の 問 題 づ

いう 前か後か」という問題である。「脳死に賛成か反対か」と を例に述べてみたい か反対か」という問題である。たんにこれだけのことで 脳 死問題とは、「脳死という状態は死というポイントの は、「脳死状態をすでに死後と考えることに賛成

> 死亡日時が変わるぐらいであろうか(これによって遺産 あれば、賛成と反対で大きな問題が生ずることはない。

相続権などの法的問題が生ずる)。

しかし、いま脳死問題が論議されるのは、臓器移植

差となる。なぜなら、 るからであり、そうであるなら、 り新鮮な臓器の需要が生ずる)に関連して論じられ 脳死状態からの臓器移植というこ 賛成か反対かは大きな

ては別の議論がある)にすぎないが、 医療行為(臓器移植を医療行為と考えるかどうかについ とになれば、脳死を人の死とする立場 脳死はまだ人の死 からは、 ひとつの

器を摘出することによって死に至らしめることになるの とはいえない、つまり生きているとする立場からは、 個人の選択に委ねるなどとはいっていられない。

植されるたびに告発している。そのためか、 ープ「東大PRC企画委員会」は、 脳死状態から臓器 臟器移植

現実に、脳死を人の死とすることに反対しているグル

脳死判定施設および臓器移植実施施設の限定化、 であるが、 を保留しており、各医学会、弁護士会などでの見解も区 進派の医師もなかなか踏みきれ 九州 圏 関西圏などのネットワークづくり、 ないでい īī] 法 国会に も結

は着々と進行中である。おける法制化など、外堀を埋めるような周辺制度の整備

切ればよいと思う。それがプロフェッショナルというもれと思ったことをするといった気概をもって移植に踏みの医師は、たとえ訴えられても己れの信じたこと、よかを得なくても、また法律のお墨つきがなくても、推進派当事者でない筆者からみると、周辺制度などの裏付け

すべては「往生のためになるか」

のでないだろうか。

先に例示した脳死問題について、たとえば経典からのう取り組むべきなのだろうか。会的課題について述べてきたが、仏教者はこの問題にどこれまで生命倫理問題における枠組みづくりという社

思える。筆者もこれまでそうであった。しかし、どんな者もふくめて)は、ほとんどこの弊に陥っている仏教者(学るだろうか。生命倫理問題でコメントしている仏教者(学引用、教義解釈などから是の立場、あるいは非の立場を引用、教義解釈などから是の立場、あるいは非の立場を

まざまな感情をもって取り囲んでいるとき、それは何のした場合、そこにさまざまな人生を経た家族がいて、さ教義から導き出した結論であっても、現実に脳死者に接

救いにもならないのであろう。

状況によって選択は変わるべきだからであろう。なぜ釈尊は対機説法を示されたのか。それは人によって、うことである。それは状況によって変わることもある。毒矢の比喩のとおり、いちばん重要なことは何かとい

仏教の目的は解脱である。往生である。われわ

n

る。この立場で生命倫理問題を考えるとき、社会的要請住んでいる社会がよりよく機能するためのものにすぎず、住んでいる社会がよりよく機能するためのものにすぎず、生きていること自体が不合理、不条理なのに、人知が普生さていること自体が不合理、不条理なのに、人知が普生さていること自体が不合理、不条理なのに、人知が普生さていること自体が不合理、不条理なのに、人知が普生さいることも、社会の表

東京教区・貞源寺)

に仏教は見解を示すことはできない。

影響力を持つ存在である。しかし、これらのテレビ伝道 来るといった手軽さは、アメリカ人のなかに多くみられ 用いることによって、従来からも行なわれてきた既成キ 我々に予感させる。彼らは情報社会における最新技術で ディアとの間に新しい関係がもたらされつつあることを ど教線を拡大し、今やアメリカの宗教界において相当な いつどこに居てもテレビから神の福音に接することが出 アメリカ全域を結ぶテレビネットワークを成立させた。 リスト教団のテレビによる伝道方法に革新をもたらし、 ある通信衛星やケーブルビジョン等のニューメディアを レビ伝道教団の存在は、宗教とその伝達手段としてのメ 「教会に行かない」キリスト教徒たちをとらえ驚くほ 在アメリカで通称テレバンジャリストと呼ばれるテ

> 本来強調されるべき他教団との相違が減少しつつあると 先させるあまり教団の本質にかかわる教義が単純化 のカリスマ性)に重点がおかれたり、 組の構成や伝道者のパーソナリティ(場合によってはそ 教団に関する研究が明らかにしているように、彼らはテ いうことが指摘されている。我々がこの事実を通して注 レビというメディアをその成立基盤としているため、番 水 視聴者の理解を優

> > -77 -

するという事実である。ニューメディアによる新し うメディアの存在無くしては成り立ち得ない教団が存在 を選んだ新興教団の成功物語などではなく、テレビとい 意しなければならないのは、布教の一手段としてテレビ

象は、

を物語るものといえる

るニューメディアを対象として宗教とメディアの関 の分野で注目を浴びつつある通称パソコン通信と呼ばれ されていることでもあり、 メリ カの宗教テレビについては既に多くの研究がな 本論では現在ニュ 1 メディ 係 0 T

答えるメディアといえる。

考察を進めてみたい

扱うことの出来なかった大量の情報の るパソコンとデータベース化された大型コンピューター ネットワークを実現しようという試みである。家庭にあ アでは得られなかった新しい形のコミュニケーションの 伴って急速に需要をのばしてきたパーソナルコンピュ を電話接続することにより、今まで個人用パソコンでは ーと電 ソコン通信とはここ数年来価格 話 回 線を接続することによって、 の低下と高性能化 入手が可能となり、 従来のメディ E 1

> うにパソコン通信は個人レベルで情報資本を存分に活 しうるメディアとして、 大量の資料を置くことも必要なくなるのである。 Œ に情報化社会の 時代 の要請 このよ 用

に紹介してみたい。 パソコン通 の情報交換の手段としてパソコ これより宗教団体が一般 信 の先進国であるアメリカの現状から具 スチャ 0 ン通信を用い 布教伝道の手 ンBBSと呼 てい 段や教団 体 例 的 を 内

現在アメリ

カにはクリ

ば

n

るキリ

クから、 勉 の催し とか堕胎問題など) 教会から支部 られる。 根ネットまで、 運営する 存在する。その中にはアメリカ有数の大教団合同教会が 強会、 物のお知らせに始まり、 各BBSの主な内容を取り上げてみると、 カウ 「プレスビネット」のような大規模ネッ 一教会あるいは聖職者が個人的に主催する草 ンセリ 教会へ それぞれ特色を生か について話し合う討論会等、 ング、 の事 務連絡や一 特定のテーマ オンライン 般信 した独 者 (例えば 、説教、 自 の活 の教会主 型 I. イズ ワ かき Ш

手に入れることで、

図書館に出向くことや自宅や会社に

ある。

また特に聖職者間では聖典研究の資料を提供し合

大な資料から自分の欲しい情報をわずかの間に検索し

者と隔

たれた距離に関係なくネットワー

ク上での電子会

が可

能となるし

データベース上に蓄積され

7 42 る膨

7

報交換も容易となる。

その結果、

世界中

のパ

ソコン

使用

同様に結ばれている多数のパソコンとの間の多対多の情

問題にしない即時性・同時性を備えているため従来の教 活発な通 利面 節 そしてその一 に興味を持つもののグルー 商業ネット という会員の為に様々なサービスを提供している大規模 革をもたらす可能性を有するメディアといえる 在り方を築き上げ、 教会組織内において様々な新しいコミュニケーションの ていくといっ 側のニーズがフィードバックされ、その運営に反映され 通行の通信とは異 かを解消する事が出来、 会と信者のように介在 0 コン通信と宗教が関わることがある。アメリカには 税対策のような教会経営のノウハウの交換といった実 たり、 またこの他に特定の宗教教団とは関係ない所でも においても利用されている。 説教の種本を紹介し合ったり、場合によっては 信交流が見られる。パソコン通 ワークが存在するが、その中には特定の 分野として宗教が取り上 た柔軟な構造を有している。 なり双方向性を持ってい ひいては教団そのものの形態にも変 した地理的 またテレビや新聞のような一方 プが幾つも形成されてい ·時間的 また信者同士の間でも げら 信 従って今後も るため、 は n な制約の てい 通信 る例が 距離を る。 分野 何万 幾 18 7 0

著であるが、

っており、

現象はパソコン通信の普及率の高いアメリカにおいて 材料を提供することも考えられる。ここに挙げた二つの 新しい形の共同体として既成教団の従来の在り方を問う ピューターネットワークを通して生まれた宗教に関 ものであるので特別な目的や方向性はないものの、 常に水準の高いものが作り上げられている。このネット の専門家である大学研究者や聖職者なども顔を見せ り合い一緒に考える場所となっている。 ワーク上の集い はあくまで興味と問題意識を主体とした ここでは各宗 わる

でキリスト教に限らず、ユダヤ教やイスラム教、

仏教も

含めた東洋の宗教などについて超宗派的立場で各自が

く可能性を秘 を通して宗教と個人の従来の関係を解体 かてい 再構成してい

これ

は特定の教団に属する集団ではない

0

るということは

最早布教伝道手段の選択という次元だけで捉えられるべ

現在の趨勢であるならば、 以上みてきたように現在の情報社会は新し 決して特殊な実例として退けることは出 既に日本国内においても同様の試みが始 あり得ない。 る。 高情報化社会へとひた走る姿が 宗教がその流れとは無縁であ = 1 1 メディアの V メディア 用 ま

ることに自覚的でなければならない。

### 註記

- ットワークを運営する組織の意味で使われている。1)Bulletin Board System(公開電子掲示板)の略、ネ
- 2) CompuserveのReligion ForumやGenieのReligion & Ethics Round Table等が活発な活動を行なって
- 3) 既に浄土真宗本願寺派が「真宗ネット」という名で呼ばれる超宗派の集いがある。

(三河教区·法雲寺)

## 平成元年度

浄土宗教学布教大会意見発表

# 現代人極楽をどう説くか

〈発 表 者〉

布教師会代表 東京教区栖岸寺 佐教学院代表 仏教大学教授 藤

11

山口教区快念寺

樹

下

仏教大学助教授

命助

言

者》

会者〉

司

布 教 師 会 東京教区正受院

三

枝樹

隆

善

明

瑛

正

村

— 83 —

II

教

本

々木

浄

彦

戒 康 三 秀

司会 受院正村瑛明と申します。テーマに沿って真摯なご意見 は司会をおおせつかりました東京教区豊島 組 IE.

発できる場で時を過ごさせていただけましたら、本当に を交換し、そして明日への信仰の糧として、 お互いに啓

ありがたいと思います。

会の立場といたしましては、

交通整理ということで、

願 りませんので、どうぞひとつご協力のほど、よろしくお 諸先生方のご協力なしには、この会が盛り上がってまい 進行をおおせつかります。そういう意味では、フロアの

る状況といいますものは、 テーマは、ご案内のとおり、「現代人に極楽をどう説く これは昨年に続きましてのテーマでございます。 シンポジウムもございましたが、現代人の置かれて 様々な側面から浮き彫りに 昨

されているわけでございます。端的なことを申しますと、

昭和六年の平均寿命が四十歳でしたが、今日では八十歳

かで、

ろいろな問題が起きております。そういう時代背景のな

時代を超えた問題ではございますが、「極楽をどう

もう倍近く寿命が伸びております。

そのなかで、

存じます。 りしっかりと押さえておかなければいけないテーマだと われわれ一住職、念仏者として、

説くか」という、

生、 隆善先生に助言者としてお役を担っていただくことにな 念寺住職樹下戒三先生でございます。仏教大学の三枝樹 を代表されまして、 す。教学院代表で仏教大学教授藤本浄彦先生、 それでは、 同じく布教師会を代表されまして山口教区周南組 早速、 東京教区城西組栖岸院佐々木康秀先 先生方のご紹介をさせてい 布教師 ただきま

藤本 ご紹介いただきました藤本でございます。

本浄彦先生からご意見の発表をお願いします。 りました。よろしくお願い申し上げます。

個人的な立場、 書がつきますと、 ただいている者であります。教学院代表というような肩 なお寺の住職としての活動も、 勉強している身であると同時に、 一方で、仏教大学に奉職しながら、 が、私自身、 「現代人に極楽をどう説くか」という課題であ ご覧のように若輩者で未熟な者であります。 または私の意見ということで、 いささか困惑するのですが、 まがりなりにもさせてい 京都の小さな町の小さ 若い学生たちと共 与えられ 私自身の

まず最初に藤

たいと思いますので、よろしくお願いいたします。たテーマに関しまして、私の意見を述べさせていただき

まず、このテーマですが、「現代人に極楽をどう説くか」ということは、二つか三つの意味合いがあろうかと思いら現代人は私というように考えるべき筋合いの面もあろうかと思います。これが何か、現代人となるとむこうろうかと思います。これが何か、現代人となるとむこうろうかと思います。これが何か、現代人となるとむこうれはどういうことかといいますと、どう説くかと思います。それなどういうことかといいますと、どう説くかと思います。それなどういうことかといいますと、どう説くかと思います。これが何か、現代人に極楽をどう説くか」とは、私がどうとらえているか、ということにならざるを得ない、いわば私が私を語らなければいけない、といということは、私がどうとらえているか、ということにならざるとは、私がどうとらえているか、ということにならざるとは、私がどうとらえているか、ということにならさい。

浄土宗徒として忘れていることがあるのではないかといいうことに立ちますと、二つの点で、私たちはひょっとの永遠の課題であろうかと思いますが、とりわけ現代とことは、われわれの常なる課題であり、浄土教徒としてことは、われわれの常なる課題であり、浄土教徒としてしたがいまして、このようなテーマが出てくるという

う方向になろうかと思うのであります。

ます。

うことです

この三学のほかにわが心に相応する法門ありや。わが身に我等ごときは、すでに戒・定・慧の三学の器に非ず。きかな、かなしきかな、いかがせん、いかがせん。ここ法然上人の求道の道筋を伺いますと、例えば、「かなし

人の観点であります。つまり、われわれ現代人は、果た心は、凡夫の往生を示さんがためなり」という、法然上うことです。そして、いま一つは、「われ浄土宗を立つるに堪えたる修行やあると……」。このような問いかけとい

ことが、ひとつ問題点として浮かび上がってくると思いとに関して、非凡夫性といえるような状況があるといううかと思います。現代はまさに非凡夫性、凡夫というこ

という問題、私が立ち得るかどうか、ということであろして、法然上人が語っておられるような点に立ち得るか

たしてどういう意味なのかということです。例えば時機あります。法然上人の教えで時機相応ということは、は対機説法された教えであるということについての問題でもう一つは、法然上人の教えが時機相応の教えであり、

相応なのだから、

法然上人の教えを現代の物差しで計っ

いうような意味での時機相応ということなのか、または そしてその有効性を取り出せばいいじゃないか、

そが現代に求められていますし、

私が大事にしなけれ

いけない点ではないかと思えてくるわけです。

物差しになって、常にそこに求める姿があって、そして つまりその場合には、法然上人の教えというものが常に 常にその時代を貫く教えであるという意味での時機相応

現代というものを考えていくという、この二つの問題が

必ず出てくると思います。 この二つの問題をどういうふうにとらえていくかとい

現れてくるということです。しかし、どこまでも宗祖の なる考え方に立つかという、 を目の前にしたときに、一体われわれ浄土宗教師は わなくても済む現実の生活をしているんだ、ということ 自らが凡夫だと思うことができないような状況、また思 申しましたように、 う方向を、少し整理しておく必要があると思います。今 非凡夫性、つまり現代人というのは、 最も具体的な問いがそこに いか

> えてみる必要があるのではないかと思います。 法然上人の教えこそ、 かと思いがちですけれども、その物差しを反対にして考 ともすれば、現代に照らし合わせて、どれだけ役に立つ 法然上人の教えの時機相応性ということでありますが、 いつの時代をも貫く、 こういう法 つまり、

いう問題が、このテーマのなかに入ってくるのではない が出てくるのではないかと思います。 そういう意味で、凡夫性ということと、 時機相 応性と

かと思います。そこを一つのイメージで表せば、

すでに

然上人の教えを自らの了解の仕方、こういうようなこと

考えていく共通の場といいますか、そういうことを前提 ご存じのように、善導大師が、三心釈の回向発願心釈 にしながら考えていきたいと思います。 メージが出てくるわけです。したがいまして、私たち お説きになるような二河百道のたとえの、まさにあのイ

与えられたこの概念が浄土ではなくて、極楽であります。 極楽の条件、このようなことになるわけですけ

れども

これは現代を象徴しているであろうと思います。

つまり

の往生という点を外すことができません。また、それこ 出てこないのではないかと思うわけです。つまり、凡夫 凡夫という点を深く自らかみしめてみるところからしか らいきますと、 教えを血とし、

私たちの人間のとらえ方というもの 肉とする信仰に立つという私たちの心か

は

- 86

所求、 ばん大事なことですが、 したが、まさに「極楽」が出てくる発想の背後には、「地 獄」が出てくると思います。 えますと、きよらかとなろうと思います。ごくごく一般 仏、念仏、この点が私どもの考えていく方法を気付かせ ばいいかもしれませんが、念仏、そういう浄土、 それから所帰という信仰の対象といいますか、私どもの 所求所帰去行ということがあります。したがいまして、 すいのではないかと思います。その場合に、これはいち して見るよりも 現代において、私たちは現代のこの世の中を穢れた土と 獄」が意識されているのではなかろうか。ということは が意味を持つというような論旨をご発表の意見もありま みますと、やはり「地獄」を非常に強調しつつ、「極楽」 的に考えますと、「極楽」という言葉が出る反対には、「地 わゆる浄土、往生浄土ということであります。 けがれた土、 阿弥陀仏、そして去行、これは方法といえ 地獄として見る見方のほうがわかりや 浄土宗のいわゆる宗義の綱格に けがれた土という意識 去年の発表の記録などを読 阿弥陀 か ら考

「浄土」の反対語としては「穢土」という言葉がありま

称からそのように考えることができます。

浄土という問題を抜きにしては成り立ちようもない。名

実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の実は、私はこの学会の前日まで、名古屋の南山大学の

てくれるというなかで、特に、

浄土教と呼ばれる限り、

40

いますと、単に、

極楽浄土をどれだけ説いても、

今、申していますような点での問題の重要性というこ

をどれだけ説明しても、そして向こう側にある月のこと なろうかと思います。実は、月を指す指、この指のこと 言葉でいいますと、「月を指す指」というようなことにも の体験が、そこに関係してくると思います。これは別な 極楽を説くその言葉がどこから出てくるかというお念仏 を説くだけではなんら意味がないのではないか。むしろ、

非常に強調しているように思います。 仕方がない、そしてまた、それに至る道を、 ると思います。今、 6 問題にもなろうかと思いますが、実践ということが込め 至り得るかという、私たちのぎりぎりの非常に主体的な れている、 そういう内容をこの問いは与えてくれてい 申しましたように、単なる説明でも 法然上人は

って、この指す指をもとにして、その月にいかにしたら をどれだけ説明しても、それは説明しただけのことであ

葉等から、今申しましたあたりのことを辿っていきなが それで、 浄土三部経を中心にし、また法然上人のお言

すと、少なくとも二つのことが、ひょっとしたら私ども 思います ら、そして私なりの理解、意見へとつないでいきたいと 皆様方もご存じのように、浄土三部経を拝読いたしま

> としてしか受け止められ得ないような状況がもしあると ということで呼ばれます『無量寿経』に説示されてい を得ない事柄に出会います。一つは、いわゆる指方立相 し、それをまた反復して、どういうことかなと考えざる にとって躓きでもあるだろうし、疑問にもなるでしょう いますプロセスがあります。そういうことが単なる神話 法蔵菩薩の誓願成就という出来事から語られて

説法ということであります。 もう一つは、『阿弥陀経』に説かれますように、 つまり願力の阿弥陀仏 今現在

土とその荘厳が、われわれがまさに憧れるように説かれ

ことが一つあります。

本的な出来事であると理解できるかどうか、このような 話ではなくて、願いの世界が現実化していく浄土教 したら、それはどうしてであろうか。つまり、単なる神

が存在する世界として受け止められ得るかどうかという ように受け止め、また感じ取っていくであろうか。 ております。この描写に関しまして、私どもは一体どの 極楽と阿弥陀仏の存在の両者についての問題、

を神話として捨てさり、そしてまた極楽とその荘厳を空 ことです。ひょっとしたら、私どもは法蔵菩薩の出来事 n

想として蔑視するということに陥りはしないか、という う心であろうかということであります。そんなものはな りますが、やはり『無量寿経』のそこのところを読受し、 すと、私もまがりなり修行させていただいている身であ ようなことであります。それはどういうことかといいま いのじゃないか、と思いながらそこの部分を読んでも、 "阿弥陀経』のそこのところを読受するときの心がどうい

ある どういうことだろうか。という問いが非常に出にくくな のだろうかという問題になってくると思います。浄土が な一点だろうと思います。これは何を意味しているかと じ取れるかどうか、これは浄土宗教師として非常に大事 陀仏の今現在説法ということが、少なくとも私たちに感 返し読むなかに、浄土・極楽の有相性、そしてまた阿弥 全く意味がないわけでありまして、むしろ繰り返し繰り いいますと、やはり、「ある」というのはどういうことな 阿弥陀仏がいま現に説法されている、 というのは

求めることもよくあります。つまり、一たす一が二であ かしながら、 それに対してせっかちになって答えを す。

っているのが現代である。このようなことも考えられま

ことだと思います。このような形で「ある」という言葉 そういう「見る」ということなどは、私たちに暗示を与 が見える、目を開くとその相が見えない」というような、 の『三昧発得記』を読みますと、「目を閉じれば極楽の相 を使うと同時に、例えば心があるとか、または法然上人 しまいます。それは私たちが注意をしなければならない クがあるというのがあり方なのだ、ということになって るという論法で、「ある」というのは、例えばここにマイ

はそのことをめぐる学問的な研究が広がっていく必要が し、また浄土宗学のなかで、そういう一つの解釈、また

問題だからこそ、私たちが考えていかなければいけない ういうことなのかというのは、浄土教におけるこういう えてくれると思います。そういう意味で「ある」とはど

あるのではないかと思います。

夫は初めてそのことに気付き得るということです。今、

ます。極楽の相を立てるということによって、私ども凡

しかし、もう一方で、このようなこともいえると思い

くということであります。そういう仕草をせずに 私がここで手を挙げますと、そこに目が行く、関心が行

辺を見てください」というのでは、そこには目が行かな

相を立てるというのは、 生まれた非常に大事な特性であると思います。 人間が形あるもののほうを向き 浄土教

が

いということがあると思うのです。これは人間が持って

得るということだと思います。

持っている本当に素晴らしい特性に根ざした教え、それ ということによって応え得るという、人間が生まれつき いうことも、人間が生まれつき持っている本当に素晴 を見ていくことができる、または呼ぶことによって応え が指方立相を説き、 のほうを初めて向き得るということと、声を出す、呼ぶ が返ってくる、ということであります。呼べば応えると 念仏を強調されるということは、やはり声によって自ら もう一つ、ついでにいいますと、法然上人が声を出 特性だと思います。姿あるものによって姿あるもの また声の念仏を説く法然上人の浄土 B す

> から浄土・極楽が考えられてくる必要があるのではない 「名号を執持して乃至一日七日、そして一心不乱ならば かと思います。 もう一つは、『阿弥陀経』を読みますと、真 ん中辺に、

はもろもろの生死とともに、その前に現在した。「この れのようなものが書かれてあると思います。これをどう 陀仏の極楽浄土に往生することを得ん」という説 命終わるとき、心転倒せず。命終わりて、すなわち 説示でいきますと、 その人命を終わるときに臨んで」云々とあります。 っています。そこには、私たちの命を踏まえた教えの流 命を終わるときに臨んで、阿弥 示

すが、 ことによって、 す。 とらえ方がありますが、これは非常に現象的だと思 に臨むとき、 しましたように一直線でとらえて、生きているとき、死 宗教的な命とはどういうことかということを考 極楽に生まれるというその命のとらえ方を、 それで死んで、それ以後と、そういう命 この問題は少し整理されるように思いま 今申

こでは命終ということですから、命という問題でありま

いうように理解するかという問題だと思います。

命、

やはりそこに何か具体的なものを求めていく指向性とい

教の素晴らしいところであると思います。

たがいまして、今のように指摘していきますと、

私

自分のことでない場合は、あろうがなかろ しかし自分のこと、つまり自覚に立てば

たち人間は、

関係ない、

いますか、そういう在り方をしている。そういうところ

す。

ういう生き方をしている、つまり平生の念仏が持続され す。そういうとらえ方というものこそが、宗教的な命の の信心を勧めて凡夫の欣求の心を起こさしめんがためな 楽の二報荘厳のありようを詳しく説きたまえるも、 にうかがわれます。それはなぜであろうかということで ど経典等その他、 の教えで見ますと、浄土を事細かに説明されている場面 な説相になっていると思います。その場合に、法然上人 なり」(『鎌倉の二位の禅尼へ進ずる御返事」)、または「極 あります は少ないと思います。浄土を説明する場合には、ほとん ていくなかに、命終の後は自然に来迎を得るというよう を法然上人は非常に大事にされたのではないかと思いま とらえ方ではなかろうかと思うわけです。そこのところ きている、死して生きているということがあると思いま うように考えるならば、命というのは常に死して蘇り生 それは、命ということを一刻一刻の生きている力とい 例えば、「浄土を心にかくれば心浄の行法にてそうろう したがいまして、法然上人の教えで申しますと、そ 祖師のものを引用しているだけのよう

れていくのではなかろうかと思います。こさしめるというなかに、念仏に通じていく世界が語らゃっている言葉であろうかと思います。凡夫の欣求を起

ほど申しました月を指す指と、月との間を的確におっし

止めるわけです。そういう点であるからこそ、法然上人にあるわけです。そういう点であるからこそ、法然上人のおうに、「衆生の信心を勧めて欣求の心を起こさしめんがためなり」と語られている点からいきますと、常に私たちの生活が極楽浄土はなんなのかというところを強たちの生活が極楽浄土はなんなのかというところを強たちの生活が極楽浄土はなんなのかという説明については、余り強調点が置かれていないのではないかと受けためるわけです。そういう点であるからこそ、法然上人止めるわけです。そういう点であるからこそ、法然上人止めるわけです。そういう点であるからこそ、法然上人

ではなかろうかと思います。そこのところは、前半を抜浄土の荘厳見るぞ嬉しき」というお言葉になっていくのしたような意味で、「阿弥陀仏と申すばかりを勧めにて、とれるのであろうかと思います。そしてまた、今申しまとれるのであろうかと思います。そしてまた、今申しまと、生けらば念仏の功つもり、死なば浄土へ参りなん。は、「生けらば念仏の功つもり、死なば浄土へ参りなん。

り」(『逆修説法』)と書かれています。これはまさに、先

きにいたしまして、浄土の荘厳を見ることだけを強調

寸

せていただきます。どうもありがとうございました。は、非常な誤解にもなろうかと思います。「阿弥陀は、おいけないのですが、時間が来てしまいましたので、ればいけないのですが、時間が来てしまいましたので、ればいけないのですが、時間が来てしまいます。「阿弥陀をていただきます。どうもありがとうございました。

司会ありがとうございました。

続きまして、東京教区栖岸院、佐々木康秀先生にお願けでございます。ご意見の発表ありがとうございました。と主体的に受け止めるところから信仰が出発しているわを主体的に、「現代人」という人はおらないわけで、私自身

いいたします。

が救われたことを中心にしまして、少し話をさせていた仏をしているなかで感じたこと、またそれによって自らいうことでは、全く自信がございませんが、現在、お念もまだ若輩でございまして、極楽をどのように説くかと

だきたいと思います。

ますが、この二人に共通することは、やはり自分がどこ

一面におきましては、私どもの浄土教の教えこそが、 一面におきましては、私どもの浄土教の教 ないかという気がいたします。そのくらいの確信だけは ないなかわからないのでございますが、現場におきまし て、現代人、または私どもの周りのいろいろと悩んでい る方、または問題を抱えている方をじっと見てまいりま すと、また相談を受けたりしますと、やはり浄土教の教 すと、また相談を受けたりしますと、やはり浄土教の教 すと、また相談を受けたりしますと、やはり浄土教の教 すと、また相談を受けたりしますと、やはり浄土教の教 すと、または一世紀へ向けての唯一の救いになるのでは ないかという気がいたします。

せん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思いせん。本当に、そこに至るいろいろな状況があると思い

するわけでございます。

ろうか、どうやって生きていったらいいのだろうか、と はないだろうか、先にちっとも希望がないのじゃないだ ます。このまま行ったら自分はだめになってしまうので を向いたらいいのかという、心の方向性の欠如でござい 生きる力となるところだと思うわけでございます。です

わけでございます。 いのではないかというような、大変な状態に入っていく そういう観点から見ますと、いちばん現代に欠けてい

価値がないのではないか、自分はこの世に何も望みもな ら、結局、今、何をしていいかわからない、生きていく いうようなところが全く見えなくなっています。ですか

して、この方向性に関しましては、これはもう浄土教の とにそのとおりだと思います。そういうところにおきま ところを見失っていることだ」と申しております。まこ 哲学者、ハイデッガーかどなたかが、「原爆よりも何より ます。はっきり覚えていませんけれども、西洋の有名な るのは、やはりこの方向性の問題だと思うわけでござい いちばん恐ろしいことは、現代の人たちが帰るべき

そこに向いたところにおいて、自らが自らと出会い又は 極楽は、帰っていくべきところ、または心が最終的に

ゆる無力感や各種の問題を抱えているわけでございます

独壇場ではないかという気がするわけでございます。

できるかということを、いつも自分の心に問いかけるス りたいのか、どうなりたいのか、どうなったら真に満足 だろうかという点でございましょう。自分は一体何にな けでございますが、一体自分はどうなったら満足するん タートがない限りにおいては、大変なことになってしま という言葉を出さなくても幾らでも説けるわけです。 から、「現代人に極楽をどう説くか」ということは、極楽 その問いかけの第一番目は、やはり自らの心

ての安らぎや満足が得られるのであろうかということを るのだろうか、どういうところに向かったら、人間とし 一体どこに向かったら人間が生きる力を得ることができ あらゆる問題が山積みしていき、行き先がわかりません。 現代を見渡しますと、教育問題、老人問題、 医療問題、

ころに訪ねてくる方は、悩みを持っている方が大変多い たは子供の精神病の問題、または自分自身の のです。そういった方は、例えば子供の非行の問題 みんな見失っているような気がいたします。私どものと 問 題

うのではないかという気がいたします。

という気がするわけです。今ある問題が解決したら、人間の願いは、実はそんなところにはないのではないか自分が幸せになると錯覚していると思えてなりません。悲しみ、という問題が宗教によって解決されたならば、いうことかと申しますと、今、抱えている悩み、苦しみ、いうことかと申しますと、今、抱えている悩み、苦しみ、

が、たった一つ間違っている点があります。それはどう

ると、どうもそういうようには思えません。

間は本当に幸せになるのだろうか。例えば、

病気が治っ

人間らしいいちばん尊い生き方ではないかと思うわけで

そういう観点からいいますと、浄土教の右に出るもの

たら、その人間の心は固まるのだろうか。子供が立ち直

ったら、自分の命が深まるのだろうかということを考え

ては、その苦しみが解決すれば、そこに本当に幸せがやたら何も要らない、と思っていた方が大変多かったのでたら何も要らない、と思っていた方が大変多かったのでたら何も要らない、と思っていた方が大変多かったのでた いませんけれども、その頃は大変な飢餓状態であった 私も昭和十九年生まれですから、戦争中のことは覚え

ことを、いつも自らの心に問いかける姿勢こそが、実にう、どうなったら本当に自分が喜べるのだろうかというでしょうか。自分が本当はどうなったら満足するのだろではなくて、生きていてどんな苦しみが来ても大丈夫な、そういった苦しみとか悩みがないところに幸せがあるのそういった苦しみとか悩みがないところに幸せがあるの

そこに向かわない限り、私どもは真に安らぐことはでき的は浄土往生にあります。これは決まりでございます。はないのではないか、という気がいたします。人生の目

ないの方向を決めよということを指しているような気の歌も、みんな方向性を指しています。浄土に生まれよの歌も、みんな方向性を指しています。浄土に生まれよの歌も、みんな方向性を指しています。浄土に生まれよ

向き、方向性というものをどう説くかという工夫になっそこで、私どもの帰るべき方向、行くべき方向、心のがするわけでございます。

ろうかというと、全然満足していないわけです。実は、る。そういうなかにおいても、みんな満足しているのだ

るほど食べ物があって、ひとはみんなブクブク太ってく

ってくると思いがちです。ところが、現代のように、腐

とでございましょう。 てくるわけでございます。そういうなかで、幾つか極楽 さんという方がちょうど出演なさっておりました。この の説き方を、少しお話したいと思うわけでございます。 一番目は、ひとは故郷を求める存在であるというこ テレビを見ていましたら山尾三省 くお念仏を唱えたことのない方がときどきいらっしゃい

方は、今、屋久島に住んでおりまして、詩をかいたり、 またはその詩を通じて、永遠の命を私どもに手渡してく 「自己というものは故郷を求める存在である」。故郷とい れる方です。その方の言葉をちょっとご紹介いたします。

うのは、いちばん大事な懐かしい変わらないものを求め

ていく、そういう本質があるんだ、帰りたいな、故郷

帰りたいなという、そういう本質がある。そして、「人間 というものは、その故郷を求めるところにおいて、必ず しゃっておりました。 永遠というものに出会っていくのだ」ということをおっ

のだ、 本来的なことに帰っていく、そういうことを求めている 私どもでお念仏会などをやっておりますと、 大地に帰っていく、もとに戻っていく。 今まで全

な問い方があろうかと思います。言葉を変えてい

えば、

それでは、永遠とは何かというと、これまたいろいろ

そこで自分が休らうというのでしょうか、何か懐かしさ 別に嬉しいのでもない、悲しいのでもない、だけどそれ は何か故郷から響いてくるというのでしょうか、本当に とは、自分がどうして泣くのかわからないというのです。 う方がいきなりお念仏を唱えはじめますと、涙を流され るのは、よほどの苦しいことがあるのでしょう。そうい ます。そういう方がお念仏を唱えてもいいという気にな ることがあります。そしてそういうなかでおっしゃるこ

説い方ができるのではないだろうか、という気がします。 第二点の問い方は、やはりこれは

郷というようなところから説いても、本当にいろいろな

95

ではないかというような気がするわけでございます。故

突発的な死に方をなさる方が大変多ございます。そうい だということでございます。お葬式などに行きますと、

します。「お念仏を唱えてください」。絶対そこで出会え ったときになると、本当に浄土教の独壇場みたいな気が

るんだ、そういった出会いということにつきまして、い

ように、俱会一処ということでございます。極楽という 方向を目指したところで、命の深みにおいて出会えるの 『阿弥陀経』にある

あ、本当に出会えるんだなという気がいたします。ろいろ実例が多ございます。そういう話を聞くたびに、

皆様ご存じかと思いますが、高史明さんという方がい

子供の命と自分はいつも一つになっている」とおっしゃいう方がいらっしゃいますけれども、この真史君は高史明さんにとっては、希望のすべてでございました。そのの信仰も、知識も、能力も、全部崩れさり、ただおまでの信仰も、知識も、能力も、全部崩れさり、ただおまでの信仰も、知識も、能力も、全部崩れさり、ただおまでの信仰も、知識も、能力も、全部崩れさり、ただおまでの信仰も、知識も、能力も、全部崩れさり、ただおっていきます。高史明さんはこうおっしゃっています。「今ほど、自分と子供がいつも出会えているときはない。子供の命と自分はいつも一つになっている」とおっしゃ

事実でございましょう。

向きをピタッと合わせたところで出会えるというのは、らケシの実をもらってきたら、子供の命は甦るだろう」らケシの実をもらってきいずり回って探すわけです。とと。ぼろぼろになって這いずり回って探すわけです。ととのまを求めてこい。一度も死人の出たことのない家からの実を求めてこい。一度も死人の出たことのない家からのきをピタッと合わせたところで出会えるというのは、

点だけをご紹介しますと、一度目はお父さんの腎臓をいいます。その方の話をすると長くなってしまうので、要ます。私の友人で、腎臓を二回移植した方がいらっしゃ分の存在が許されるというような救いもあろうかと思い分の方在が許されるというような救いもあろうかと思い

が生きること自体が問われていくわけです。そしてそののだろうか、自分は生きていていいのだろうかと、自分のだろうか、自分は生きていていいのだろうかと、自身を入の体を傷つけて、自然に逆らって生きる価値がある

て、また透析の生活に入りました。そこで今度は、お姉ただいて七年間生きていました。その腎臓もだめになっ

っていらっしゃい

それから、

皆様よくご存じの話で、キサー・ゴータミ

答えが出ないままに街をうろつき、あるレストランに入 っていきます。そしてそこで、一枚の絵で救われていく

います。もう亡くなった方でございますが、その方が、 わけです。小川安夫さんという放浪の画家がいらっしゃ ごいものがあります。

げてありました。そこに一言、こういうことが書いてあ す。そして、そのレストランのなかにその一枚の絵が掲 りました。「また生き延びて、故郷へ帰る道」、みんな故

お地蔵さんの絵と景色のとても温かい絵をかかれるので

郷へ帰る道のなかで、人に迷惑をかけ、自然に逆らい、

そして大したこともやっていない自分が許されていく道

は、 くんだ、というようなことがあったわけでございます。 故郷へ帰る道のなかにあるのだ、ほっと休らいでい

三十歳になっても生きていけなくなった青年は、 全部変えようというので、ある修道院に送り込みました。 とまがございません。いちばん先に話しましたように、 方向性と救いの実例などといったものなら、枚挙にい 環境を

そこでどうぞ自分の方向性を見つけてくれ、自分はこれ

からどこを向いて生きていったらいいのだろう、自分の

現在の救いでございます。往生するために、今の苦しさ 来という往生、極楽の未来の往生をするということは 未来往生なんて、これはすごい現代の救いですね。未

たわけでございます。本当に方向性というものはものす

をそこで堪えていけるだろうし、またそこで許されて生

すべてが阿弥陀仏の荘厳に照らされていくような気がす できるかもしれない。みんな故郷へ向かう道のなかで、 きていけるだろうし、またそこでほっと一息つくことが

ういった縁だろうか、いろいろなことがあるわけでござ いますが、いつも方向性ということで、私どもが極楽を るわけでございます。 では、そういった極楽の方向性が決まるというのはど

急ぎの話でわかりにくかった点もあろうかと思いますが のではないかという感じがするわけでございます。

自信をもってどんどん説いていくことが、とても大切な

司会 応 私の発表はこれにて終わります。 ありがとうございました。実例をいれてのご意見

を頂戴いたしました。

続きまして、

中四国支部代表山口教区樹下戒三先生に

けてきてくれというようなことで、そこに行ってもらっ 帰るべきところはどこなんだ、それをどうぞそこで見つ

**--97** 

お願いいたします。

**樹下** 皆様のお顔がよく見えますように、立ってお話を

会の代表ということになっておりますが、プロの布教師初めにおことわり申し上げておきますが、私は布教師

マはございません。広い意味での布教師でございます。 ではございません。広い意味での布教師でございます。 会の代表ということになっておりますが、プロの布教師

家を相手に、あるいは自分の家族を相手に、思い、悲し四十年間、瀬戸内海の小島で住職をしておりました。檀

には外に出てお話することもございますが、本当に井のみ、悩み、そういう意味での布教師でございます。たま

考え、味わい、生きてきた者の考え方を、しかもそれは中のカワズと申しますか、小さな小さな枠の中で仏法を

曠劫の昔から、

そして自分が生を受けまして六十三年間

けないことを、今から申し上げたいと思います。話の臨終を迎えなければならないなかで説かなければい歩んできましたことを、わずか二十分間の時間のなかで、

しにくい言葉が出てくるかもわかりませんが、お許し願りますが、煩悩と同じで、方言が出てまいります。理解相手に話しておりますと、今はまともな言葉で言っておただ、おことわりしたいのは、田舎で四十年間檀家を

二分にはやめなければいけない、私の臨終が来ると思いいたいと思います。二十一分に始めましたので、四十一、

二分にはやめなければいけない、私の臨終が来ると思

私の郷里の山口県の数学者で広中平佑という方が、

義員こなっておられますが、その云中平右先生が、「真実かれております。奥さんが今、公明党から比例代表制でーベル賞に当たります数学の賞をもう十年も前にいただ

ある」ということを話されたのを覚えております。であ真実(テーゼ)がわかったときには、それは簡単明瞭でというものは、苦しみ、悩み、考え、悶えてきて、その議員になっておられますが、その広中平佑先生が、「真実

の生るる故なり」という法然上人の言葉でございます。「十方に浄土を多けれど、西方を願うは十悪、五逆の衆生それを今、一言で申し上げますと、一紙小消息のなかのとを生を受けまして六十三年間悩んで、考えてきました。りますので、今、念仏だとか、極楽だとか、そういうこりますので、今、念仏だとか、極楽だとか、そういうこ

六十三年間の人生を歩んできまして、ここまでやっと辿こが西方の極楽であると申し上げたいと思います。私は十悪五逆の衆生の生まれていく、私が生まれていく、そ

ところかと聞かれましたなれば、今お答えできるのは

もうこれに尽きると思います。

だから、極楽とはどんな

るか正しいかは、後でお聞きしたいと思います。りついてきたわけでございます。私の考えは間違ってい

『無門関』のなかに、こういう言葉があります。「春百花あり、秋月あり、夏涼風あり、冬雪あり、寒時の深冬にかかるなくんば、これ人間の好季節」。私が生を受けまして六十三年、世の中にはいろいろな美しいものがあります。輝かしいものがあります。しかし、常に寒時が深冬をかかっています。ひとから見ればくだらないことでありましょうか、まさにお釈迦様の言われました四苦八苦いましょうか、まさにお釈迦様の言われました四苦八苦いましょうか、まさにお釈迦様の言われました四苦八苦れにとらわれて、現代、私を受けましてすべての現代人れにとらわれて、現代、私を受けましてすべての現代人れにとらわれて、現代、私を受けましてすべての現代人れにとらわれて、現代、私を受けましてすべての現代人れにとらわれて、現代、私を受けましてすべての現代人

者は一体どこへ行くのでしょうか。そのお父さん、お母がそのなかに生きてきている。まさに地獄でありましょう、修羅でありましょう。そういうなかで、切実な悩みら、修羅でありましょう。そういうなかで、切実な悩みらたいということだと思います。

さん、兄弟、

一体どこへ行くのでしょうか。まさに地獄

獄でございます。

あり 食べられるように、両手を返してください」。こんなこと存る さい。あの骨を返してください。子供があの世でご飯が深冬 生まれていったらいいのでしょうか。「両手を返してください」をまれた方の家族ないようでありますが、殺された方、殺された方の家族てい だと思います。宮崎勤さんは、自分ではまだ気付いてい

ことで、あそこに悪人が座っております。母校の浄彦さ気休めに寄席に行きました。このお話をしなさいというのです。これは年齢で致し方ございませんが。のです。これは年齢で致し方ございませんが。

を言っていますと、入れ歯が外れるのです。あんまり興

んが、去年の十二月だと思いましたが、「快念寺さん、来

説くか」ということです。それを受けたのは、まさに地はましても……、しかもそれは「現代人に極楽をいかには獄でございました。檀家には何とか極楽の話ができまめが、皆様方に話をするのは、この禿げ頭をひっくり返しましてもい。しかもそれは「現代人に極楽をいかにしましてもいる」ということでした。それを受けまして、

なかはまさに地獄へ行く三途の川でございました。東京

H の晩、

夜行で東京へやってまいりました。夜行の

にまいりましたとき、菩薩様が私を迎えてくださいまし それは四十年の昔、この大正大学で学びましたとき

学で国文学を教えておられます山田昭全先生、

一人は早

の、予科の同級生の二人でございます。一人は、この大

ちが、「四十年ぶりに来たのだから、一席設けるから、六 稲田で哲学を教えておられます峰島旭雄先生、この方た 私はそういう関係で、四十年間全然同窓会にも出ていま 日の晩に飲もう」といいました。目黒に呼ばれました。

空白を乗り越えて、お迎えくださいました。しかも、今、 なったお陰で、私は自分の心情を吐露しました。本当に 珍しい松茸をご馳走になりました。この松茸をご馳走に せん。文通もしておりません。しかし、 その四十年間の

懐かしいいろいろな人がおられます。また、 な気がいたしました。 そしてまた、きょうの席は、 地獄のなかで菩薩様に会ったよう 私が知らな また

い方々もおられます。これまたすべて、私は菩薩様だと

よくも私のこういう話を聞いていただけるも

のと思っているわけでございます。

思います。

す。それは方角ではございません。位置ではございませ るかもしれませんが、西方は日の沈むところでございま そして、 私は、 なぜ、 地獄を通らなければ極楽は見えないと思います。 西方に極楽を構えられたか、

は城、 ございます。ご存じだと思います。「迷うがゆえに、三界 のところにか南北やあり」。私は、そういう意味の お遍路さんの菅笠のなかに、こういう言葉が書 悟るがゆえに十方は空、本来、東西なく、いずれ

輝きは、どういう輝きであるかといいますと、丸い地球 西へと行けば、やはり東でございます。しかも、夕日の す。そしてまた、それは翌日、東から甦ってくる。西

西だと思います。しかも、

西は日の沈むところ、終焉で

空が青いのでございます。 気がございます。塵がございます。昼間空が見えないと ます。その空気のなかに、大気のなかに、地上近く水蒸 がございますが、それを覆っているものは空気でござい いうことは、その薄い塵を通して日の光を見ているから

当てますと、それが何億、 気が微妙なる輝きを表します。紫であり いますと、地表に近い水蒸気、 何百億、 夕日や朝日がなぜ赤 塵、 それ 無量 億刧の塵と水蒸 にお日様の日を 黄金であり、

らされて、 いく西方極楽は 初めて輝きを増していくところではないかと、 夕日の輝きとなります。われわれが生まれて 藁、 塵が、 煩悩性が、弥陀の光明に照

人

朝夕の塵を通し、

水蒸気に日が当たって初めて朝

日 0)

輝

茜であり、見る人の心をとらえずにはいられない光は、

私は感じております。 先ほど申しました私の予科の同期生の二人の菩薩さん

には、きのこをご馳走になったから、私の秘密を暴露 たしました。あなた方には、 まだきのこをご馳走になっ

仏さんにはきのこを食わしていただかなくても 無 ていませんから、

私の秘密を暴露することはできません

分が地獄に落ちて、 条件で暴露できます。これが阿弥陀様だと思います。 のが弥陀であり、 西方極楽であるような気がいたします。 血の叫びをするときに現れてくるも 白

近亡くなられました美空ひばりさんが……、私が話

とは、一体どういうことでしょうか、とお尋

ねいたしま

はそういう話でないと聞いてくれないのです。高遠な難 しいことは聞 していることは、 いてい 大体雑誌とテレビと週刊誌、 ただけません。 簡単明瞭で、 在家の方 しかも

実際に在家の人たちが知っていることです。 ここにおられます藤本先生のおじい様に当たられる藤

> も、十のうち八までこらえられることは、 はじめの二十三、四のときに、 なかの一つであります。 っていただきました。そのことが私に残っている二つの のはこらえなければいけない」と、若い和尚におっしゃ のあり方を一言教えていただきました。それは、「方丈さ 本浄恩先生は、同じ島の方でございますが、住職になり もう一つは、もう二十年か二十五年ぐらい前でありま 住職になって、人生いろいろ辛いことがあるけれど 藤本浄恩先生から、 和尚というも

ございましたときに、もう二十年か二十五年ぐらい 長をしておられます松田等照先生のところで大挙伝道 た野島宜道上人に質問をいたしました。 ありましょう。浄土宗の布教の大家とい しょう、ここに来ておられます浄土宗の布教師会の理事 われ 救いとは、 ておりまし

ことです。非常に簡単で浅いようでございますが、わか 明瞭に一言で答えられました。それは、「認める」という りやすく「認める」とおっしゃったのだと思います。認 した。すると、広中平佑さんではございませんが、 簡単

められる。私は認められていなかったから地獄なのです。

-101 -

認められたら、極楽ごと思います。浄土だと思います。

自分が頼りにしておりましたお母さんを失いました。歌 なかから救いを求める声が出るわけです。美空ひばりは、 までこらえなければいけないのです。その堪えた地獄の それで美空ひばりに帰りますが、娑婆ですから、 八割

岡の病院で手記を書いております。その手記の一部が雑 した。福岡で腰が悪くなって入院いたしました。その福 も四十二歳で失いました。そして自らは肝臓を悪くしま 謡界の女王であります。自分の肉親、二人の弟をいずれ

飛び立ちて……、その馬撃つな村人よ」、それが病中の手 途中が抜けている手記でございます。「ひばりが高く

そして私の出身の島の中学校の一期先輩に、星野哲郎

誌に出ておりました。詩ともつかない、散文ともつかな

まいりました。太平洋に面した岬であると思いますが、 に出ていたのですが、星野哲郎さんは福島県の塩谷岬に 題であります。これは亡くなってから『サンデー毎日』 んから歌を頼まれました。その歌は、「みだれ髪」という っております。 曲 の作詩家がいます。いろいろな演歌をつく この方が、 昭和六十三年、美空ひばりさ

> 通、 心を察しながら詩をつくりました。「みだれ髪」です。 い太平洋を照らす灯台を見ながら、 だそうであります。 作詩は三番で終わりますが、四番までつくりました。 そして、作詩家星野哲郎は、 美空ひばりの

まさに美空ひばりの孤独を表している土地であったから

までつくりました。その四番の最後はこういう文句であ でのうちで選んでいただこうと、一つ付録をつけて四番 美空ひばりが、もしこの歌が気にくわなければ、四番

見えぬ心を照らしておくれ ひとりぼっちにしないでおくれ

う、ひばりが死ぬる二つ前の曲であります。 ださいということで出来上がっ 病中のひばりが四番の最後の文句を歌の中に入れてく たのが、「みだれ髪」とい 六十三年に

見えぬ心を照らしておくれ ひとりぼっちにしないでおくれ

発表になりました。「みだれ髪」の最後は

ません。ひとりぼっちにしないでおくれ。寂しいんです。

人間すべてそれだと思います。自分の心は見えており

その死を目前にしたどんづまりのところから、

闇のなか

-102 -

と思います。悩みを叫んだときに、その人は既に救われないでおくれ、そのときに私は、西方の光が現れてくるから求めるものは、照らしておくれ、ひとりぼっちにし

これで時間がまいりました。後一分ございますので、いうことはそこにあるのではないかと思います。

ていることに近いのではないでしょうか。「去此不遠」と

私の好きな歌を申し上げます。一茶の歌に、

これはまあ 終のすみかか いき五尺

ほちゃほちゃと 雪にくるまる 在所かな

そしてそれに反するように、

かでございますが、そこに安住して光を持つならば、こという歌があります。この苦しい世の中、冷たい雪のなります。

の世の中もほちゃほちゃと温かい雪に落ち着いてくる。

幾山河 越えさりくれば

寂しさの

果てなん国と

司会

ありがとうございました。

若山牧水は

きょうも旅ゆく

まさに人生それだと思います。幾多の山河を乗り越え

て、それは寂しさの果てなん国をきょうも求めて旅ゆく

人生であろうと思います。

二、三か月前に、大正大学の同期生である一人の布教

「妻は突然極楽に旅立った。妻は極楽に、残された私り三つ四つ上ですが、その返事にこう書いてありました。り九歳年上なのです。私軍隊の関係で、普通の同期生よいの手紙を書きました。その方は、軍隊の関係で、私よ師の奥さんが交通事故で亡くなられました。私はお見舞

は、は、というでは、これでは、これであると、いれども、実際、自分が地獄に突き落とされてみると、は地獄に。長年諸行無常を布教師として説いてまわった

要は感覚こ、自分は也状こ。安されこを子さしまで、念仏する以外に道がないことがよくわかります」。

んも、同じ凡夫でございます。必ず極楽に迎えとっていっしゃるでしょう。また、それから死刑にあう宮崎勤さ名の方々は、親は生まれていく世界を極楽と思っていら妻は極楽に、自分は地獄に。殺された綾子さんほか三

ということが私の結論でございます。失礼いたしました。を経験するならば、極楽は目の前にぶらさがっている。ただけるはずでございます。罪を自覚するならば、地獄

すと、徳本上人のお歌のなかに、縮するなかから、極楽というものが見えてくる。思いま地獄という自己教師、あるいは自分の周辺のことを凝

落とす地獄の 釜の飛脚も 人を仏に するがため

通して、初めて、 大変好きな歌がございます。地獄というものを 安らかな世界、認められる世界、そう

という、

たものだなというように受け止められてくるのも、 苦しんだ意味というものが、もう一度仏様から与えられ 決まったときに、 いうものに向かっていくのではないか。そういう方向が 初めて地獄の意味といいますか、 信仰 苦の、

先ほど、助言者の先生がご紹介されましたが、三枝樹隆 終わりまして、これから休憩に入るわけでございますが、 そういうことで、三先生方、それぞれご意見の発表が

の過程では事実だろうと思います。

所の布教研究部主任の先生でございます。よろしくお願 善先生でございます。仏教大学助教授・浄土宗総合研究 いたします。

すようお願 ひ積極的に各先生にご質問 それでは、 質問 たしまして、 ・意見等の用紙がございますので、 十分間休憩に入らせていた あるいはご意見等を賜りま ぜ

> 司会 きます。質疑・検討の前に、補足説明を三先生方から それでは、早速、 休憩後の進行に入らせていただ

藤本 恐縮でございますが、三分間以内ということでお願い申 し上げます。藤本浄彦先生、よろしくお願いいたします。 先ほども触れましたが、 浄土宗の教えに立ちます

ういうことが極楽を説くについてのいちばん大事な前提 と、指方立相ということ、有相の浄土ということ、報身 になろうと思います。その場合に、 の阿弥陀仏ということ、そして声の念仏ということ、こ お念仏を申すという

もに受け継がれるということ、 陀仏の救いという、これは光明摂取ということで、 ことの人格的な、呼べば応えるという意見と、応身阿弥 どこからどこへという場合の「どこへ」が浄土というこ そして、私たちの人生の

とで語られていること、そういう一つの世界が明確にな

常に現実の行き方を貫く、その行き方の縦糸として、 名念仏があるということにどこまでも重点を置きますと、 っていくと思います。そのなかで、 むしろそこから自ずと開けてくる心境、そしてまたそこ 私どもが自ずからその拠り所を得て生きゆく姿、 法然上人の教えでは、

のようなことが出てくるように、私は比較的楽観的に思

っておりますし、また、それでなければ私にはできない 身意柔軟にして」云々とように、やはり念仏申すことに んてこりんなことになると思います。「この光に遭う者は

ような気がいたすわけです。

する答えを一緒に考える場合が多いわけですが、大体私 か」というような話がよく出てきまして、そのことに対 檀家さんで、「法主さん、死んだらどこへ行くんやろう

は本尊様の前に座って、その方と一緒にお念仏をするこ

とにしています。そうすると、そういう問いが消えてい

り上げていくということがあるように思います。したが くといいますか、その都度心のなかで一つの心境をつく

楽を感じ取っていただけることも、大事なことではなか いまして、私どもは本堂の荘厳ということをもって、極

ろうかと思います。

近では興味を持たれ、研究がなされています。ほかのい ります。さらに言えばどういうことかといいますと、そ さなければ得られない体験であるということは自明であ く出てまいりますが、一つだけ全く違う点は、念仏を申 ろいろな体験と同じだとか、または比べられることがよ もう一つでありますが、念仏の体験ということは、最

るということが外されてしまうと、やはりこの企画はへ

方があったら、どうぞ自分の言葉が、その人が生きてい

ていけない、またはいろいろな深い心の闇に入っている

実は実地に宗教的人格の形成を土台にしてい

司会 非常に関連していると思います。 とがなっていく、このような点は、 よって、宗教的人格というレベルにおける要請というこ ありがとうございます。それでは、 極楽を説くこととも

佐々木 佐々木先生お願いいたします。 「現代人に極楽をどう説くか」ということで、

えば、私どもがご法事のときにお話しする場合、いろい あるとき、こういう質問を受けたことがございます。例 これはいつの場合でも問題になることでございますが、 ろな対象が錯綜しているわけです。おじいさんから子供

わせるというのではなくて、もしそのなかに、今、生き か、若い人に合わせるとか、男に合わせるとか、女に合 そういったときは、一体だれを対象にして話したらいい ます。私どもの対象というのは、お年寄りに合わせると んだろうか、というようなことを質問されたことがあり まで、女、男、いろいろな対象が雑多にいるわけです。 く力の足しになればと思います。本当に悲しんでいる人、く力の足しになればと思います。極楽を説くという。 「無事に帰って極楽に埋まる」という言葉がありますように、 閣体験、それと自分が限界に達した、またはお手上げになったところに、本当に静かに響いてくる極楽の響きがあるんだということでございましょう。対象というきがあるんだということでございましょう。対象というものは、そういうふうに考えるわけでございます。私どもはいつもそういう方を対象に、一つの心の方向、私どもはいつもそういう方を対象に、一つの心の方向、私どもはいつもそういう方を対象に、一つの心の方向、私どもはいつもそういう方を対象に、一つの心の方向、私どもはいつもそういう方を対象に、一つの心の方向、私どもが帰っていくべき方向を説く必要があるのではないか、

念仏が不可欠になってくるわけでございますが、「念仏は良実の響きとして、お念仏というものが回向されて与よ、といっているわけです。仏教でもそうです。極楽によ、といっているわけです。仏教でもそうです。極楽によ、といっているわけです。仏教でもそうです。極楽によ、といっているわけです。仏教でもそうです。極楽にされよう、そして生まれるには念仏せよ、ということは真実の響きとして、お常仏というものが回向されて与は真実の響きとして、お念仏というものが回向されて与な仏が不可欠になってくるわけでございますが、「念仏は真実の響きとして、おかな仏が不可欠になってくるわけでございますが、「念仏は真実の響きとして、おかな人が不可欠になってくるわけでございますが、「念仏は真実の響きとして、おかな人が不可欠になってくるわけでございますが、「念仏は

と感じるわけでございます。

知る力」という題で何か月か話したことがございました、知る力」という題で何か月か話したことがございました。何を知るんだ、自己の何を知るんだ、自分というものがどんどんが、自己の何を知るんだ、自分というものがどんどんでさいましょう。無力になればなるほど、自分というものが小さくなればなるほど、その自分に何か極楽の人で、現代人に説いていきたいと思うわけでございます。て、現代人に説いていきたいと思うわけでございます。で、現代人に説いていきたいと思うわけでございます。で、現代人に説いていきたいと思うわけでございました。知る力」という題で何か月か話したことがございました。知る力」という題で何か月か話したことがございました。

**司会** それでは、続きまして、樹下先生にお願いいたし

きやすいところではないかと思います。

おいて楽になってくるんだというような功徳も、

体下 今から二十五年か三十年まえに、一つの問題を与えられまして、解決できないで二十五年から三十五年できましたものが、数年前に解決できました。それは、てきましたものが、数年前に解決できました。それは、

教科書の編集をされますが、自分の恩師である先生を蹴 劇化したものがございました。劇の筋は、大学の先生が う芝居でございました。そしてそのときに、 落として、弟子の学者がその先生の立場を乗っ取るとい とした若い先生が、最後にこういう煩悶をするわけです。 恩師を蹴落

それは「カルネアデスの船板」ということでございまし

かといったら、「そういう方がおられたはずですよ」とお 生に会ったときに、カルネアデスという方がおられます アデスという方は出ていないのです。六日の晩に峰島先 のですが、私の持っている小さな哲学辞典では、カルネ カルネアデスというのは、ギリシャの哲学者だと思う

っしゃったから、間違いないと思います。それで申し上

りで最後まで浮くのが覚束ないものを、 漂う私の前に、一枚の船板が流れてきまして、その板に が弟子に命題を出しました。 げるわけですが、カルネアデスというギリシャの哲学者 の船板にすがりつくか、人に譲るか、どちらが正しいか 自分がすがれば、 当然沈んでしまいます。そのときに、 かつがつ 助かる見込みがあるが、ひと 船が遭難したときに、 ふたりすがった 自分がそ 海に

> うなわからないような、しかし、 劇の投げかけた問題でございます。理屈ではわかったよ やむを得ない。正しいんだ」と答えたというのは、 った。「自分の命を全うするためには、他を蹴落としても かった。そのときに、カルネアデス先生はかくおっしゃ 心のなかでは釈然とし

という命題でございました。弟子は答えることができな

ない問題を抱えて、適当な解決のないまま二十数年間を 過ごしてまいりました。 すると、これもテレビで図らずも解決いたしました。

であっても、 修行のために女を連れていくことはできない。 おつうは武蔵に連れていってくれというのです。 仲、しかも武蔵を、一年間橋の袂の茶店で待ってい 分の恋人であるおつうさんが、姫路の橋の袂で待ってい で書物を読み、心を落ち着けることができたときに、 天守閣に閉じ込められました。一年間暗い天守閣のなか それは吉川英治さんの『宮本武蔵』の劇化されたものの 一場面で、若い奔放な生活を送っていた武蔵が、姫路 それは幼いときから、お互 緒に旅することはできない。 いが愛しあい 慕い

うを騙して、その橋の袂を去っていくわけでございます。

というものは、二者選択の憂き目に遭うこともあります。で書いた文字でありました。何でもない言葉です。人間そのときに、橋に残した言葉が、「許してたもれ」と矢立

何か善で何が悪かということもわからないときがあります。

割く。少し動くと、「活きのいい魚でしょう」と。しかた。鰻は人の前で割く、背中にサッサッと包丁を入れて土用の鰻はかわいそうですよ」と、落語で言っていまし殺すところを見ずに肉を食っているからいい。けれども、昨日も落語を聞いておりますと、「牛や豚はまだいい。

います。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもい、「頭のところをチョコンと切る。殺されたほうの鰻にれわれ人間は、そういう二元性のなかでつくらなくてはれかれ人間は、そういう二元性のなかでつくらなくてはいかなければいけない場合がございます。しかし、それいかなければいけない場合がございます。しかし、それを当然として罪を犯すのであるならば、救いはないと思を当然として罪を犯すのであるならば、救いはないと思を当然として罪を犯すのであるならば、救いはないと思います。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもいます。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもいます。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもいます。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもいます。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもいます。そこに心から叫び出ているものが、「許してたもいます。そこに心から叫び出てくるものが、「許してたもいます。

よいのでしょうか」。

ご質問の内容を読みますので、ご質問者の先生には一言頂戴しておりますので、次に進めさせていただきます。

司会

それでは、続きまして、質問あるいはご意見等を

でご意見の発表がありました。藤本先生に、三点、ご質最初は東洋大学の恩田彰先生です。昨年、同じテーマ

添えていただきたいと思います。

問と意見ということでございます。

れを常識的にとどまらず、宗教的に説くにはどうしたられるという考えは、宗教的に意味のあることですが、これるという考えは、宗教的に意味のあることですが、こ人にはなかなかわかってもらえないように思いますが。「一、若い人に極楽をどう説いたらいいですか。今の「一、若い人に極楽をどう説いたらいいですか。今の

**恩田** 大変貴重なお話をいただきまして、ありがとうご

代が違いますので、若い人の立場になって、極楽とか浄確かにあるわけです。ところが、若い人とわれわれの時がありましたが、結局、若いものは困った、という面も若い人というのは、きのうも宗門の子弟の教育の問題

外にはない、ということを言い漏らしておりました。

れ」という懺悔の言葉であると思います。極楽に生まれ

極楽が見えてくるためには、

懺悔と感謝以

ますが、 先生がちょっとおっしゃいましたが、これを耐えていく、 ころが、これは実はもっと本質的な問題になって、地獄 けなければいけない、穢土を欠けて極楽ということ。 す。ある新宗教のところで、青年の真理について、私は けです。 克服することによって楽が得られるということがあるわ という、 これが一つです。 類といわれる非常に難しい若者たちをどう指導するか、 です。そういう点、特に科学的、それからいわゆる新人 ますと、 ってはどうか知りませんが、どうも極楽というものを避 いう問題を考えなければいけないということがまず一つ わゆる教会の会長さんとちょっと会ったわけです。こう 心理学が専門ですから、指導してくれということで、 ういうふうに指導したらいいかという問題があるわけで 二番目は、地獄ですが、浄土教の欠点ということを言 いわゆる苦しみとか悩みというのは、 苦しくてもこれを苦しみとして自分が受け入れ 私は臨床とかカウセリングの専門をやっており 非常に楽になります。 あるいは救済、救いとは、あるいは安心とはど これが本当の極 司会者 楽です。 Ł 0 です。 教学をもう少し考えなければならないということが一つ す。みんな逃げちゃってだめです。どうしても浄土宗の するかどうか。これは宗教にはタイミングがあるわけで 極へ行けば安らぎを得ざるをえないんです。そこを体 です。自分で解いてしまえばいいんです。それに気がつ 獄的な苦しみ、われわれ見てもそうなんです。苦しみな 験してきました。それで地獄を体験しました。非常に地 て、現在、 本当の極楽というのはわからないのです。この世にお 極楽というものが本当にわかる。 す。そういうものは錬成道場で、これを克服して初めて、 すから、 こと、克服すること、逃げるのではなくて直面する。で くということが、極点のところに行ったときに、 の一つのプロトロピックのプレスワークというものを体 いう信念を持っています。最近も、トランスパーソナル んて、自分でつくっているんです。ところが、わけな 二番目の、死して生まれ変わるとい 地獄というものは、 、私自身も体験して、自分自ら確実にそうだと 私は極楽の反面 それを避けて通ると

そういう問題があるわけです。

それは欲求不満を耐える

先生が、宗教的と説かれたのですが、私たちがそう言っ

うの

だと思いま

禅的な体験もありますし、最近の経験もそうなんですが、 くあるんです。それで、私も、 ってだめなんです。この前も、 ているものは、どうも常識的なのです。科学的に説いた 一つの面は、もう少し深 自分の体験から見まして、 りますので、私の実感としてあるんですが、深層心理問 題にもつながりますし、

死んで生まれ変わるのは、 体験がいつでもやられます。リバースの体験、 世へ行くという場合ではなくて、この世の中にそういう 極楽往生なのです。要するに、 一神的には何回もあるわけです。私も随分体験しました。 人間 われわれがこの世であの の肉体では一 回ですが、 いわゆる

死んで生まれ変わるというリバースという体験、これが

これは昨年申し上げました仏のアプローチの問題がある は何かというのは、 こういうことがあるんで、浄土教のいわゆる極楽往生と は高度の問題としての生まれ変わり、これが大問題です。 もちろん本質論です。ただし、 問題

んで生まれ変わるという体験を、私も何度も体験してお それ が問題でありまして、 いわゆる再生問題 死 す。 少なくとも、

いものとして、若い者でもどなたでも、

どの宗教にも関係なく説くことができると思

っきりしたならば、

浄土教というものをもっと素晴らし

あるいは世

界中

4

つきましては、

自覚的というところで押さえていく方

のですが、これが非常に難しいので、こういうものをは

藤本 きながら、今の先生のご説明のなかで、いろいろと教え 何か先生のご意見を承れたらありがたいと思い ので、私の感想だけで終わってしまうかもしれませんが、 いう点、どんなものでしょうか。 ありがとうございます。先生からご質問をいただ 哲学上の問題でもあるし、 長くなるといけません そう

しゃいました。科学的ということに対立させるわけでは 実を申しますと、先生は今、「科学的」ということでおっ ていただきました。 三つの問題は、 それぞれ重なりあっていると思い

むか、 ういう大きな問題がそこにあると思います。 自覚的なものが科学的なものを含むか、

ければならないというご指摘だと思います。そこの点に す。したがって、科学的ということが自覚的なものを含 ろいろなことが絡んでいるのではないだろうかと思 ないのですが、やはり自覚的ということもあると思い 今のお話でいきますと、 単なる個 人的な体験だけではなくて やはり科学的なものを含まな やはりこ

という問題に当たるということだと思います。そうする 向 極楽を説くなんていうのは、果たして自覚的にできるか !を明確にする。しかし、そういたしますと、若い人に

問題を軸にしていると思います。その場合に、先生がお

科学的に説ければそれでわかるか、こういう

えば、シンボルというような考え方がどこまで妥当する 問題でもないと思います。そういうディレンマを感じま したがいまして、そこのところでは、宗教学的にい

地獄は避けるべきでないというのは、これはそのとお

か、というようなことが試みとして出てこようかと思い

りだと思います。厭雕穢土ということが欠ければ、

欣求

ます。

なことがそこに入ってくるわけで、先生のそういう素晴 すると、これはおかしいことになると思います。おっし らしいご体験に比べまして、私は全くございませんので、 やるとおりだと思います。その場合も、体験というよう 浄土が出てこない。そこの前半と後半だけを分けて理解

思う、というようなことでしかお答えができないことを 申し訳なく思います。 私も体験を身につけながら説明できるようになりたいと 死して生まれるというのも、 やはりこれは自覚という

0

かりやるということです。若い人のためにそうなので

ち与えるためには、

役足らずですけれど。 必要性をご指摘いただいたというような形で、まことに もっと学際的に、こういう問題に意見を出しあうことの 的な処方箋を持っているわけでも何でもないのですから う意味で、先生の私にご質問をかけたことについて、私 のではないかというようなことも思っています。そうい るかどうか、むしろそこから余りがいっぱ いかもしれませんが、それで浄土教の問題が全部 っしゃった再生の思想ですが、それは非常に理解しやす 出てしまう 解決す

恩田 証明されるようなものでなければいけない。それ て、これは普遍的なものです。だから祖師方とか諸仏も だと思います。ただし、問題は、 覚ということですが、私はやはり宗教体験が非常に大事 ありがとうございました。先生がおっしゃっ 独断的なものではなく

う問題があるわです。しかし、それをシェアする、分か らない場合があるのです。天と地との差がある。そうい 周りの人もそうだと言います。 やはり議論、 やはり体験しないとわか 教学の研究、

た自

ることによって、若い人に説くことができるのです。 われわれ自身が宗学の研究をしっかりや

す。要するに、

けです。それが独断的であってはならないためには、 もう一つは、自分の宗教体験があって、 自信があるわ

学、教学の、あるいは宗教学の研究をしっかりやる もう一は自覚体験です。これは何といっても第一なの 宗

で、これは私の心理学の面でも、科学的かというのは、 まだ科学的にはなり得ない自覚の問題がある。それが一 自覚も科学的対象になり得るわけです。しかし、問題は、 つの難しい問題で、それをできるだけみんなが共有でき

司会 ございました。 るもの、科学的に研究できるものという方向へ持ってい く努力が必要ではないかと思います。どうもありがとう ありがとうございました。教学と体験というのは

見・ご質問 というわけにはいかないかもしれませんが、ご容赦お願 これは離せられない問題だと思います。たくさんのご意 いいたします。 続きまして、 を頂戴していますが、時間の関係上、すべて 質問・ご意見ということではございませ

ん 光明寺の御前様、 藤吉慈海台下がお見えでございま

> 解の仕方は、一考を要するように思うが」。という内容で うべきではないか。地獄と対立する極楽というような理 「法然上人の極楽観については、よほど注意して味わ

すが、内容について、こちらで読ませていただきます。

藤吉 あるのですけれども、 拝聴いたしまして、たくさん申し上げたいことが 時間もございませんので、 ちょっ

ございますが、台下、お願いいたします。

して、いろいろと教えられたり、感じさせられたりいた たそうでありますが、きょうのお三方のご発表を聞きま と感じたことだけを申したいと思います。 去年も同じような題目で、 何かシンポジウムをやられ

うと、例えば法然上人は極楽というような言葉は余りお 受けておりますわれわれはどういうふうに考えるかとい しました。私ども、浄土教、特に、法然上人の御教えを

おふたりの方々は、 ようなことが受け取られて、 おります。日本人はその影響の下に、地獄と極楽という 現代がまさに地獄だと、それと対照 現代の布教をなさっている

極楽というのは、『往生要集』のなかには盛んに説かれ 使いになってはいないのではないかと思います。地獄と

7

的な形で極楽ということを言うと現代人はわかる、

とい

-112 -

ある そのことは法然上人はオミットして、 世親菩薩がお書きになったであろうと思われるけれども、 は、「女人及び根闕、 ようにしておられて、変成男子というようなことは言っ 生まれ変わって往生するという変成男子ということを言 けれども、例えば、『女人往生集』のことでも、 法然上人は非常に批判的な方で、なるべく沈着していら 対する基本的な考え方があるのではないかと思います。 り言っておられないというところに、法然上人の仏教に 浄土という言葉を使われましたが、極楽ということは余 ていらっしゃるのです。それはその時代の思想の下に、 な言葉に対しては、 ておられません。 っしゃいます。親鸞聖人はその点で深められております れておられない。そして女人はそのまま往生するという っておられますが、法然上人はそんなことはほとんど触 「女人及び根闕 非常に大切にされたけれども、そのなかに書いて 天親菩薩の『浄土論』を、三経一論とい 全然ふれておられません。世観菩薩 二乗は極楽に往生できない」と書い 二乗との種は生ぜず」とい 全然触れていらっ 女が男に うふう

> 御心を受け取りきってはいない、受け取ってはいないと く浄土教でありますから、そういう点では、古い教義 なりません。 的精神を持っておられたことを、 うかということは、やっぱり批判してみなくてはならな によく法然上人のお気持ちを生かしていらっしゃるかど ども十分わかりませんが、先輩の方々といえども、 たちが勉強してこられて後に残されましたことは いってもいいのではないかと思います。われわれの先輩 われわれはよほど注意して読まないと、法然上人の深 ていいかどうか。たとえうけたにしても、 は地獄だからして、それの反対の極楽という説き方をし 祖師の仏教に対する考え方が非常に選択というか 現代人にうけるから、 私どもは考えなけれ あ るい は現 極楽教ではな 代の人 本当 私な

ほどそうかと思ったのでありますけれども、

法然上人は

しゃらない。そういうようなところに、またわれわれ

うように実感をもっておっしゃったのであります。なる

然上人の言葉とか、あるいは古い教えというものを、本めて新しきを知ると書いてあります。私どもは、古い法新というのは論語のなかの言葉でありますが、古きを温温故知新というものを原稿に書いて送りました。温故知この頃、『中外日報』の社説を担当しておりますから、

いと思います。

方、味わい方をしていかないと、古いものを本当に現代精神を殺してしまうのです。温め方が悪いと、卵は孵化は、新しきを知り得るような温め方、そういう勉強の仕は、新しきを知り得るような温め方が悪いと、卵は孵化は、新しきを知り得るような温め方が悪いと、卵は孵化は、新しきを知り得るような温め方が悪いと、その当に温めていないのではないか。温め方が悪いと、その当に温めていないのではないか。温め方が悪いと、その当に温めていないのではないか。温め方が悪いと、その

に働かせることはできないと思うのです。

に繰り返しているだけでは、法然上人や親鸞聖人の精神 こうおっしゃったということであっても、 りますから、 こだわってはならない、そういう教えが仏教の教えであ 尊重されるということは、やはり教えというものに妙に ていた宗教であります。例えば七覚支のなかの捨覚支が しい教えとなって、 という教えは、その時代の人々を本当に救うような、 りますが、何といっても八百年前の方であります。 だから、 現代において生かしてい 法然上人は偉い方であったに違いないのであ 法然上人がこうおっしゃった、親鸞聖人が 創造していくような本質を本来持っ るとは言えないのです。 それをただ単 仏教 私 新

を生かしていった方であると思わなくてはなりません。人の本当の魅力的論旨、あるいはお釈迦様の本当の精神とって、新しい教本をつくって、現代人を導いてくださとって、新しい教本をつくって、現代人を導いてくださが、現代にふさわしい形で、新しい教え、新しい表現をが、現代にふさわしい形で、新しい教え、新しい表現を

浄土宗の教えといえども、単に祖師の言葉を繰り返して、

ない。それが仏様の仏教という教えであると、私は今日うものを、むしろわれわれは創造していかなければならない、そうして現代の人々を救い得るような御教えとい故知新、昔の人の言ったことを本当によく温めきってい故知新、昔の人の言ったことを本当によく温めきってい省しなければなりません。仏教の考え方からいう考え方を反それで満足して、それが立派なものだという考え方を反

代において言いたいことを、両上人たちがおっしゃってあるいは弁栄上人のご努力というものは、法然上人が現という宗教の一つの特色であると考えて、椎尾先生や、ふさわしい創造性を持ち得るものが、仏様の教え、仏教ムや、昨日のシンポジウムなどにおきましても、現代にムや、昨日のシンポジウムなどにおきましても、現代に

になって思うようになりましたから、今日のシンポジウ

ういう点で、

どもはそういう点を深く反省しなければならないし、そ

椎尾先生とか、山崎弁栄上人という方を、

くださったのです。もちろん、

批判もありますが、そう

いたしました。いたしました。大変失礼っと自分の意見を述べさせていただきました。大変失礼はならないのであろうと、最近しきりに思うので、ちょめるいは仏教というものを、現代において生かすことにあるいは仏教というものを、現代において生かすことにいるような創造性を、われわれも持ち得るまでに至らないたしました。

いきたいと、こういう気持ちを頂戴いたしました。進と体験を重ねながら、見識よりも中身を本当に深めて、の会にないといいというできればいました。やはり、どこまでも精

すか、説けないのですか、説かなくてもよいのでしょうす松田等照先生から、お三方の先生に質問といいましょうか、ご意見がございます。
「私どもは、日常的に三部経を通して、弥陀仏とその「私どもは、日常的に三部経を通して、弥陀仏とその

いで質問状を出したわけでございます。 ておりまして、ちょっとお聞きしたいと思いまして、急つもりではなかったのでございますが、お手洗いへ行っつもりではなかったのでございました。質問状を出す

いなと感じましたので、お礼を申し上げる次第でございいささか私自身、もう一度考え直してみなければいけなだいたのでございますが、極楽ということにつきまして、見を賜りまして、昨年に続いて、同じ題で行わせていた

ただいま藤吉ご法主の題につきまして、ちょっとご意

ます。

この題につきましててございますが、

極楽ということ

は、願往生と申しまして、願生身というものが大前提にも往生ということでございます。この往生につきましての前提になるものは、私どもにとりましては、あくまで

わざ『無量寿経』『観無量寿経』『阿弥陀経』をお選びにございまして、あの膨大な釈尊のお経のなかから、わざご自身の様々なお言葉の前提となりますものが三部経でご自身の様々なお言葉の前提となりますものが三部経でございまして、あの膨大な釈尊のお経のなかから、わざ

なった。これが浄土宗の所依の経典であるというように

お定めいただいておりますことは、

お互いよく承知して

なってくるわけでありまして、そのために、われわれは、

例えば五重相伝におきましても、

現状におきまして、

ることであります。そうであるならば、ただいまご法 あく

た布教活動におきましても、この三部 までも私どもの日常的なものの考え方なり、 温故知新ということもおっしゃいましたが、 経の阿弥陀様 あるいはま 2

るためにはどうするのであるか、 た、その極楽に、われわれ凡夫であるお互いが往生でき 様々な形で説いておいでになるのであります。そしてま れも単なる抽象的なものではなくて、極楽浄土を子細に のご誓願、そしてまた本願成就されました極楽浄土、 どうあるべきであるか、 2

して、その面に滲み出てくるような形で現代と対応して 布教活動のなかにおきまして、その根底にこれ ますか、三部経の御教えというものが、常にわれ ってあるのでありますけれども、 ということを考えに置きまして、 また懇切にお説きにな この三部経の心と申し があ われの りま

楽を、念仏をしながら拝ませていただくか、そしてそれ 思います。現代人であるという我が、どのような形で極 現代人を自然に導いていくことのできるものであろうと しては、いちばん間違いのない、そしてまた正鵠を得て、 教化していくことが、いわゆる浄土宗の布教のあり方と

を現代の人たちのためにどのように対応して説いていく

日常的な、僧侶としてのご精進のなかから、非常に貴重 なりにご苦労されて、またご自身の深い学究と、そして まして、私なりに感じさせていただいて、先生方がそれ かが、不可欠なことであろうと思うのであります。 先程来、 先生方のご意見をいろいろとお伺

< 一度この極楽をどのように説くか、極楽の門口まででな 言うならば画龍点晴の意味におきまして、 なお話をいただきまして、ありがたく思っておりますが、 もちろん極楽の門口にたどりつくということは、 先生方がもう

言で結構でございますので、 うなお印もいただいておりますけれども、もう一度、 にお浄土に自らの往生の花を咲かせているんだ、このよ 先ほどのお話 b

に極楽を拝んだ心境でありましょう。念仏する者は、

だいたらと思いまして、 ゆる画龍点晴の意味におきまして、お言葉を添 あえて質問をさせていただい

司会 それでは、どうぞ。

次第でございます。

藤本

だと思うのですが、画龍点晴がどうもできそうになくて まさに画龍点晴とおっしゃいましたとおりのこと

申し訳ございません。やはり浄土三部経に説かれてある

既

佐々木 けが課題になっているのではなくて、 ご精神にのっとっ が起きまして、それから、増上寺の松島先生の 講座で、 ょう、こちらにも来ていらっしゃいます水谷先生の養成 ったときに、 には考えられません そういう意味で、 通した心境も非常に大事なことになっていると思います。 理解というのは、私は必ずしも極楽の説明ということだ になってくると思います。そうしますと、法然上人のご 見を出しました。その場合の理解の仕方は、法然上人の ところがどうなるであろうか、という問いから、 れ現代人のものの見方、 からの出発であります。 ことは、ここで意見として申し述べましたように、そこ 私どもは自行自ら念仏をしながら、その心境のな 初めて、あ、 前に、 杯説いていくことしか、 ひとつ会社を経営していたわけですが、 私がまだ僧侶の方に中 た三 やはり極楽だけで説くということでは 仏教を学びたい 部経の理解がいちばん大事なこと 考え方がありますから、 その代わりに、 いまところ、未熟な私 平生からの念仏を な、 心になってい やはり、 という気持ち 『阿弥陀 そこの 私は意 わ なか n き くも、 というのは、 味するところの真実みたいなものに触れることができる とを、その経典の文字に照らしまして、 るとは申しません。でも、 けるということでございます。三 を取り上げて、 を取り上げ、または 6 かには、本当にお浄土の香りが詰まっているわけですか す。そういう観点から、 なところに問いかけてくることもあったわけでござい 分得させていただいたし、またそのころ、 座にも通わせていただいたわけでございます。 ございますが、 いつか三部経を説きたいなというようなことで、 るものだと思っております。そういう観点で、 または救いというものが、私どもの生活の実感としてく のとき、 そのときそのときで、 大分前から自分のところの法話会で『阿 経典というのは本当にすごいなという実感を随 自分程度でも非常にありがたい経験でござ 非常にありがたかったのは、 お念仏 『無量寿経』を取り上げ、 のなかにそれを説いてい やはりこの浄土三部経というな そのときそのときに感じたこ いろいろな香り、 部

経』の

講座にずっと通いました。

また

『無量寿経』

0

講

いました。

そういうものがバックボ

ーンになって、

いわ

私自身も、 恐れ多

弥

四十八願

るわけで

また響き、

私もいろい

ま 3

経

0

精

神を全部

自分でも説

または経

典の

意

を説 樹下 事なことでございます。しかしながら、反論するわけで けでございます。 分の生活のなかに伝わって、そして人が救われていくわ ないかな、という気がするわけでございます。そういう うな人たちに、 ゆる現代人、または直接的な今を乗り切っていけないよ 年以上前の布教のあり方を見ておりますと、「現代に極楽 教のあり方、 元を中心に広げていかなければいけませんが、現在 はございませんが、 に温故知新といいますか、 そこに流れている真実からくる救いという点で、法話も プルとして皆様にお伝えするわけではございませ のもやはり、 念仏を勧めるか」という題で結構だと思いますが、 いけるのではないかという気がするわけでございます。 くか」という題も問題がございます。「現代にい われわれが 大変痛いところを突かれているわけでございます あるいは今から二十年以上、 浄土の風光というもの、その風光が直接自 所依の経典としております三部経 極楽の存在が説けるようになっ 直接的には、浄土三部経をいつもバイ 元に至らなければいけません。その 原点に返ることは、 あるい 大変に大 たのでは は四 んが、 余り かに 並び の布 +

> があって、大衆に果たして受け取っていただけただろう らないと思います。だから、 りました。私が言っていることは間違いかもしれません。 ちらかというと、余りにも真面目過ぎて、衆生済度とい いけませんが、浄土宗、 いろな迷いがあったときに、 に書き直して飲まさなければ、どんな立派な薬であって 命題でございましたならば、人に受け取られるような薬 しかし、念仏を勧め、苦悩を救うのが法然上人の根 かという悩みを、私はずっと住職をしながら思ってまい それが消化しきれない薬であったならば、 あるいは仏教というものが、ど 幾らでも批判を受け、 根本に帰っていかなければ 病気は治 V3 本 的

f,

す。 昇先生が、いちば 遍妥当性がなければいけない」。今もってそうだと思い とを強く覚えております。「真実、真理というものは、 科に入りましたときに、 いろ誤解を生むところがございます。 うほうに思いやりが欠けていたと思うわけでございます。 私は簡単明瞭といいました。 だれにでも通用し、 ん初めにこんなことをおっしゃったこ 当時の予科部長であった高神覚 だれにでも納得できる、 簡単 明瞭にすれば、 あるい は その 私が

に学問的な、

あるいは原点的なことを出し過ぎたきらい

めには、

自分も納得できる、そして人にも訴えることが

10 いるものを、多少でも人に伝えようとする熱意を現代に というと、はっきり申し上げてできておりません。しか 之 常に温故知新でもとに帰らなければいけません。「おま できるものを手探りで探す、その手探りで探す途中で、 かに生かすかということが、 三部経は説けるか。 何とかして、今の念仏、そしてわれわれが目指 三部経の精神が理解できるか」 今日の問 題 のような気が

司会 ございましたら、 かし、 頂戴しておりますが、時間も大分経過しております。 という気持ちでございます。 一応読み上げさせていただきまして、 ありがとうございました。まだ、お三方の用紙を なお意見が

します。常に自己反省しながらやらなければいけない、

尊と阿弥陀如来との関係はどうなのですか、 0) りの質問に、 福島教区の名木橋秀全先生から、藤本浄彦先生へ。 「極楽世界にいらっ 心の世界では一つですか、 どう答えたらよろしいでしょうか。 しゃる世自在 または別ですか。 王如来と法蔵菩薩と というお年 釈

埼玉教区の斉藤隆玄先生から、

藤本浄彦先生へ。

をお願いしたいと思います」。

ただきます。

一言添えていただくという形にさせて

『禅師、 声を聞いて、この僧はどの程度の力量があるのかと、ち のあり場所を心配するなんて、おまえはへなちょこ武士 よっと試してみるつもりでいたが、 の人のところに、ある日、 「白隠禅師といえば江戸時代の有名な高僧である。こ 地獄と極楽はどこにあるのか』。 ひとりの武士が訪ねてきた。 禅師は 武士は白隠の名 「地獄、

て、満身怒りでいっぱいとなる。禅師曰く、『それ、 それに対して白隠は、武士を愚弄する。 じゃのう』と、 禅師は暴言を吐く。 武士はむっとする。 武士は刀を抜い

は禅師に詫びた。 が地獄じゃ』。武士は気付いて、肩で息をしたから、武士 禅師曰く、『そのところが極楽であ

によって、ある一つのところが地獄にもなり、 なる。私たちが意識することなく呼吸しているが、 極楽にも その

利故説此言」そのものであるが、それは難信の法である おざりにして」、藤井台下のお言葉、以上についてご高見 と。『極楽はありやいなやと人は いう、 お 0 がすみかをな

る』。以上、極楽は私たちの心のなかにある。心の持ち方 瞬一瞬が念仏である。声を出している、お念仏してい 『阿弥陀経』の「我見是

るところが極楽であると思うが、

た。それはそれとして、現代の理屈っぽい世の中、理屈「三先生のお話をありがたく感謝して拝聴いたしまし最後に、静岡教区の北山良祐先生から、ご意見として。

思うので。」
思うので。」
思うので。」
思うので。」
とは、と思って、『阿弥陀経』序文の終わを述べることも一法と思って、『阿弥陀経』序文の終わ

最後に、助言者の三枝樹隆善先生から、一言、感想なけでございまして、ご容赦願いたいと思います。と頂戴しております。せっかく寄せられておりますが、と頂戴しております。せっかく寄せられておりますが、

りご意見を頂戴したいと思います。よろしくお願いいた

三枝樹 ご無礼いたします。全く予定されていなかった

を承っていたわけですが、きょうの視点は、「極楽」といざいまして、結論を出すほどのものではないということこの問題は、昨年から引き続いているということでごして、私自身、実に痛切に感じ取ったわけでございます。れからまた、問者の方のご意見を拝聴させていただきまれからまた、問者の方のご意見を拝聴させていただきま

世界、 大師 師には、 宗教的な絶対の世界でなければならないと思います。そ ろいろと表現されておりますが、 う言葉自身の表現が一体どうなのか、というようなとこ たのではないかと思います。それはそれとして、善導大 ういう点を藤吉先生は非常に気にして発言してくださっ 穢土に対する言葉であって、極楽は、 ろに絞られていったのではないかと思います。 のですが、極楽世界は、 る言葉であり、 の表現を思い浮かべてみました。 安養世界、 もちろん極楽という表現があり、あるいは安楽 言葉自体は相対的なものであろうと思う 快楽世界、あるいは宝国、あるい やはり相対的な世界ではなしに、 今、 もちろん、 恐らく地獄に対す 聞きながら、 浄土は 浄土は は

方法に違いはないと思っております。今日、浄土を極楽として表現されるのも、一つの教化の槃の都、いろいろな言葉で示しておられるわけですから、

れようとは思いませんが、最後のところで、極楽を表現す。余り時間がないので、そういったものに私自身が触られたということは、いろいろな見解だと思っておりま意見を発表していただきまして、まったくこの三点に絞えして、私が思いますのに、理論的な面で藤本先生に

すと、浄土宗の本堂が浄土教であるかどうか、というこや、とおっしゃって終わりになったような気がします。か、とおっしゃって終わりになったような気がします。か、とおっしゃった終わりになったような気がします。

するのに、本堂の荘厳をもって極楽を感じ取る、感じ取

し、ご先祖を祀る場でもあるということで、今日のよう

いま可称だんでなければなりません。幸べ、気のお寺は、たまではなの本堂を建てるわけですから、もちろん、中に、浄土宗の本堂を建てるわけですから、もちろん、中一昨年から、本堂改築に取り組んでおります。そのとき

とが気になってまいりました。

付きました。浄土宗の本堂ですから、阿弥陀様が祀ってとれはちょっとおかしいのではないか、ということに気想的に建っているわけですが、なかの荘厳を見たときに、西のほうに東向きに建てられてありますので、非常に理

問を持ってまいりました。本堂は儀式を司る場でもある

様のお姿そのものが、われわれの目の当たりに拝むこと

を拝むことができません。存在されるということは

であるのかないのかということになりますと、大きな疑

あるということは間違いないです。どんなお寺でもそう

浄土宗の本堂といわれるものが、浄土堂

です。しかし、

です。どう違うのかいろいろ考えてみましたが、どうもいような気になってしまって、いろいろと考えてみたのいような気になってしまって、いろいろと考えてみたのいような気になってしまって、いろいろと考えてみたのいような気になってしまって、いろいろと考えてみたのと浄土堂というのはやはり違うのではないかと思ったのと浄土堂というのはやはり違うのではないかと思ったのいような気になっていると思いますが、浄土堂が浄土宗になな本堂が建っていると思いますが、浄土堂が浄土宗になな本堂が建っていると思いますが、浄土堂が浄土宗にな

弥陀堂と浄土堂を区別してみたわけです。
浄土堂は阿弥陀様がそこに存在される。存在によって阿浄土堂は阿弥陀様がそこに存在される。存在によって阿は、阿弥陀堂は阿弥陀様をお祀りしているお堂である、

です。したがって、祀っているものだから、お姿の全体いのかを、まず考えました。いままで本尊様は、立派ないのかを、まず考えました。いままで本尊様は、立派ないのかを、まず考えました。いままで本尊様は、立派ないのかを、まず考えました。いままで本尊様は、立派ないのかを、まず考えました。いままで本尊様は、立派ないのかを、まず考えました。いままで本尊様は、立派ないのかがあります。

られております。私は、それが浄土堂でなければならな置して、心を清浄にして務めなさい」ということが教え事讃』のなかに、「道場を荘厳して、仏像を西のほうに安

いと思います。

げて、

申し訳ございません。

は、常に、いろいろな法要をされておりますが、

ができるものでなければならないと思います。

、あの『法

二十一世紀に向かって、現代の人たちが今までの本堂を けの場になっていると思います。そうなってきますと、 りましたが、そのように、皆なんとかして表現したいと 建てて、 なしに、 す阿弥陀様がそこに存在されるという姿が荘厳されなけ 魅力を持たせるということは、 寺に魅力がない、本堂自体に魅力がないのです。本堂に ございまして、 どのように感じ取っていたか、ということは自明の理で 浄土になっていないのじゃないか、 n たら、 ば魅力が 考えてみると、 イベントをされるというような記事が載ってお 曼荼羅浄土を表現しようと高野山 昨日も ない。そういう点で、これ 私がここで言わなくてもいいと思います。 『中外日報』を汽車のなかで見ておりま 徳川時代からの浄土宗の本堂形式が、 やはり極楽世界を醸り出 祀っているというだ は浄土宗だけ の寺を新

た。

て、終わらせていただきます。大変勝手なことを申し上さいませんので、そういう点だけを指摘させていただいかどうか、一遍反省してみる必要があるのではないか、を表す浄土としての浄土の表現に基づいてできているの勢めているわけでございます。自分の本堂が、極楽世界

くか」というテーマは、 司会 生には、 わらせていただこうと思います。 同入和合海の合掌、 た不明を深くお詫びしますと同時に、 だろうと思います。 道を尋ねながら、一生涯問いかけながら進んでいく問題 のなか、生活のなかに、 ありがとうございました。「現代人に極楽をどう説 後半、時間 V 同唱十念をもちまして、 の都合でご質問をお受けできなかっ かんせん若い私の不手際で、 自ら問いかけ、 今回だけに限 ありがとうございまし らず、 最後に、 仏様に善知 この会を終 日々 ご一緒に、 0) 三先 勤

# あとがき

現代我々が浄土宗の僧侶として考えなければならない事の現代我々が浄土宗の僧侶として考えなければならない事です。寺に参詣に来る大方の人は先祖乃至肉身を祭という事です。寺に参詣に来る大方の人は先祖乃至肉身を祭る霊及び墓に対してお詣りに来るのであって、本尊様の尊さ、る霊及び墓に対してお詣りに来る人はの人は先祖乃至肉身を祭あろうか。念仏信仰の説き方がこれでよいのか反省が必要であろうと思うのです。

現在我が国には十数万の宗教があるといわれている。その現在我が国には十数万の宗教があるといわれている。 対立。お金に不自由しない等々の現世利益を説いている。ま さに限りなき欲望を満たす事が主の様に感じる。これを信じ さに限りなき欲望を満たす事が主の様に感じる。これを信じ を説く浄土宗としてこれらのことを含め一考を促したいので を説く浄土宗としてこれらのことを含め一考を促したいので を説く浄土宗としてこれらのことを含め一考を促したいので

教研究部の研究活動の一端をまとめ、「教化研究」第一号とし教研究部の真理は永久不変であるが、その表現は時代として共に変わる場合がある。いずれにしても念仏の教えこそ最勝にして最高の教えである事を力説していくことが我々の務めです。ここに布教研究所報第六号のあとを受けて、平成元年度布ここに布教研究所有教研究部長 板 垣 隆 寛

という川は永久にあるが、流れる水は絶えず去る。宗祖の教え仏法の法、法律の法ともにサンズイ偏に去ると書く。最上川

て発行することになりました。御参考になれば幸甚の至りに

存じます。

### 平成元年度浄土宗総合研究所布教研究部名簿

〒105 東京都港区芝公園 4 - 7 - 4 明照会館内 電話 03-436-3351 (代表) 分室〒603 京都市北区柴野花ノ坊 96 仏教大学浄土宗文献センター内 電話 075-491-2141 (代表)

| 部  | 長 | 板垣    | 隆寬 | ₹ 99        | 95 | 5 山形県村山市楯岡晦日町4-41  | 得性寺 | 0237-53-2962 |
|----|---|-------|----|-------------|----|--------------------|-----|--------------|
|    |   |       |    |             |    |                    |     |              |
| 主  | 任 | 宮林    | 昭彦 | ₹ 23        | 32 | ? 神奈川県横浜市三春台 139   | 大光院 | 045-241-7676 |
|    |   | 三枝樹隆善 |    | ₹ 66        | 60 | 兵庫県尼崎市寺町6          | 甘露寺 | 06-411-3262  |
|    |   |       |    |             |    |                    |     |              |
| 研罗 | 員 | 岡崎    | 覚豊 | <b>=</b> 7  | 42 | 2 山口県玖珂郡周東町中市 1404 | 浄泉寺 | 08278-4-0505 |
|    |   | 羽田    | 惠三 | 〒 61        | 2  | 京都府京都市伏見区桃山町西町 24  | 大善寺 | 075-611-4966 |
|    |   | 西岡    | 信孝 | 〒 63        | 39 | 奈良県大和郡山市車町5        | 西方寺 | 07435-2-5401 |
|    |   | 長谷川昌光 |    | <b>∓</b> 24 | 44 | 横浜市戸塚区平戸町 392      | 光安寺 | 045-822-3236 |
|    |   | 市川    | 隆士 | ₹ 1         | 44 | 東京都大田区東糀谷 3-1-6    | 西念寺 | 03-742-3487  |
|    |   | 佐藤    | 雅彦 | ₹ 1         | 13 | 東京都文京区向丘 2-17-4    | 浄心寺 | 03-821-0951  |
|    |   |       |    |             |    |                    |     |              |

#### 研究部員

| 北泊 | 毎道 | 石割 | 題昌 | 〒049-07 北海道檜山郡上ノ国町字石崎54   | 西迎寺  | 01395-9-2003  |
|----|----|----|----|---------------------------|------|---------------|
| 東  | 北  | 長尾 | 隆道 | 〒 030 青森県青森市栄町 1-3-19     | 阿弥陀寺 | 0177-42-1750  |
| 関  | 東  | 土屋 | 正道 | 〒105 東京都港区芝公園 2-2-13      | 観智院  | 03-431-1450   |
| 東  | 海  | 山口 | 隆誠 | 〒 414 静岡県伊東市宇佐美(山田) 400-1 | 浄信寺  | 0557-48-9144  |
| 北  | 陸  | 佐野 | 純雄 | 〒 919-22 福井県大飯郡高浜町塩土 1-9  | 6浄国寺 | 07707-2-1869  |
| 近  | 畿  | 小田 | 芳隆 | 〒616 京都市右京区北嵯峨北之段町3       | 直指庵  | 075-872-5378  |
| 中国 | 四国 | 漆間 | 宣隆 | 〒709-36 岡山県久米郡久米南町里方808   | 浄土院  | 086732-8-2364 |
| 九  | 州  | 阿部 | 信之 | 〒870 大分県大分市王子新町7-1        | 安養寺  | 0975-43-1522  |

#### 編 集 後 記

号をおとどけ 総 合 研 究所の 42 まします 『教化 研 究 研 第

教化研究』 は旧浄土宗布教 究 所 かい

を収 中 五 俊章台下よりご講義 研 所 てきたもの 教研究所報』として第六号まで発 重相 布教 録 究会の折に大本山 13 たしまし 伝について』 研 究 部 0) が編集 あとを受けて、 善尊寺 は、 Vi L ただい たもも + 御 0 総合研 たも 一月の集 です。 法 È 0) 藤

究所報に掲載いたします。 布 教 研 究部 の活 動報告は浄 合

メンバ 活 動 部 か 代表の を継続してきま 6 して 0) 移 新し 研究部 行 期 間 Va とし 課 員 を中 題 L 心に取 た。 て、 下心に 次年 n 組 昨 一度は新 年師 tr 末会 の八

#### 教化研究 第1号

今

年度は浄土宗総合研究所発足初年

あたり

布教研

究部

では

旧

布

教

研

究 度 意見発表 揭

載

いたしました。

П

は昭和六十三年度教学大会に続い

現代人に極楽をどう説

<

か

成

元

年度

\$

同

一テーマ

7 講演

18

1

1

として行われたものを、

もとづき掲載いたしました。

年

度

教

特別寄稿をしてい

ただい

たもの

か

兀

教学布教大会一

学布教大会での研究発表の中教大会一般研究発表は、平成

表 度 研

で発表し

したも

000

要旨です。

の浄土宗教学布教大会の

般

研究発

究部

貝

0

研究成果報告は、

平

成

兀 年

平成2年3月31日

発行

発行者 浄土宗総合研究所長

常 竹 中 信

净土宗総合研究所布教研究部長 實 板 垣 隆

東京都千代田区 共立社印刷所 所 印刷 神田神保町 3-10

浄土宗総合研究所 行 所 〒105 東京都港区芝公園 4-7-4 明照会館内

|  |  | 90 |  |
|--|--|----|--|
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |
|  |  |    |  |

## 浄土宗総合研究所 蔵書

3673-17-B 教化研究

教化研究

1

